
1https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

3 (93)·2022

ФИЛОСОФИЯЛЫҚ ЖӘНЕ ҚОҒАМДЫҚ-
ГУМАНИТАРЛЫҚ ЖУРНАЛ

ФИЛОСОФСКИЙ И ОБЩЕСТВЕННО-
ГУМАНИТАРНЫЙ ЖУРНАЛ

1999 ж. шыға бастады

Тiркелген куәлiк № 13395-Ж 
Қазақстан Республикасының 

мәдениет және ақпарат
министрлiгi

Ақпарат және мұрағат комитеті 
22.02.2013 ж. берген 

Редакция алқасы

Н.Л. Сейтахметова (бас редактор)
А. Сағиқызы (бас редактордың 
орынбасары)
С.Т. Сейдуманов
А.Қ. Бижанов
Е.У. Байдаров
Т.Х. Ғабитов
С.Ю. Колчигин
М.К. Бектенова
З.К. Шәукенова
М.С.-А. Шайкемелев
Ш.М. Жандосова
Ж.С. Сандыбаев
Л.Н. Тоқтарбекова (жауапты хатшы)

Редакционная коллегия

Н.Л. Сейтахметова (главный          
редактор)
А. Сагикызы (зам. главного 
редактора)
С.Т. Сейдуманов
А.Х. Бижанов
Е.У. Байдаров
Т.Х. Габитов
С.Ю. Колчигин
М.К. Бектенова
З.К. Шаукенова
М.С.-А. Шайкемелев
Ж.С. Сандыбаев
Ш.М. Жандосова
Л.Н. Токтарбекова (отв. секретарь)

Регистрационное свидетельство 
№ 13395-Ж выдано Комитетом 

информации и архивов
Министерства культуры 

и информации Республики 
Казахстан 22.02.2013 г.

Издается с 1999 года

 Адам 
әлемі

Халықаралық редакциялық кеңес
Международный редакционный совет

Нысанбаев А.Н. (кеңес төрағасы, Қазақстан)
Зияуддин Сардар (Ұлыбритания)
Фиерман У. (АҚШ)
Аматаякул Супаквади (Таиланд, Италия)
Халилов С. (Әзірбайжан)
Мехди Санаи (Иран)
Зотов А.Ф. (Ресей)
Лекторский В.А. (Ресей)
Тощенко Ж.Т. (Ресей)
Кенан Гюрсой (Түркия)
Шермухамедова Н.А. (Өзбекстан)
Бюлент Шенай (Түркия)



2     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93)                                                                                        2022

Мазмұны    ●    Содержание

Қазіргі замандағы философия * Философия в современном мире

Абдуразакова Г., Кусаинов Д., Мусабекова Г. ҚАЗАҚТЫҢ ҰЛТТЫҚ-МӘДЕНИ 
БІРЕГЕЙЛІГІ МӘСЕЛЕЛЕРІНІҢ ЗАМАНАУИ ӘДЕБИЕТТЕГІ КӨРІНІСІ 3
Молдабек Е., Төребаев О., Сулейменов П. ӘБУ НАСЫР ӘЛ-ФАРАБИ – ОРТАҒАСЫРЛЫҚ 
АРАБ ТАРИХИ ДЕРЕКТЕРІНДЕ 14
Нұрадин Г., Кульбаева Д., Куандыкова Э. ФИЛОСОФИЯ ПӘНІН ОҚЫТУ 
ЭКСПОЗИЦИЯСЫ 

27

Kaukua J., Syrgakbayeva A.,  Rushanova N. PROBLEMS OF IGNORANCE IN SPIRITUAL 
CULTURE AL-FARABI›S PHILOSOPHY 40
Мұханбетқалиев Е., Уралбаева Ш., Ракимжанова С. ЖАҺАНДАНУ  ЖАҒДАЙЫНДА  
ҰЛТТЫҚ   ҚҰНДЫЛЫҚТАРДЫҢ  ӨЗГЕРУ  ДИНАМИКАСЫ 49

Модернизация үдерісіндегі саясат және қоғам * 
Политика и социум в модернизационных процессах

Хамидов А. МОДЕРНИЗАЦИЯ СОЗНАНИЯ КАК ЗАДАЧА И КАК ПРОБЛЕМА 58

Амребаев А., Ешпанова Д. О МАССОВОМ ПОЛИТИЧЕСКОМ СОЗНАНИИ КАЗАХСТАНЦЕВ 
В УСЛОВИЯХ ПЕРЕХОДА ОТ ПОСТСОВЕТСКОСТИ К «НОВОМУ КАЗАХСТАНУ»  72

Масабаев К. ВНЕШНЕПОЛИТИЧЕСКИЕ КОНЦЕПЦИИ КИТАЯ ОТНОСИТЕЛЬНО 
«СТРАТЕГИЧЕСКИХ ГРАНИЦ» И «ЖИЗНЕННОГО ПРОСТРАНСТВА»: 
ВНЕШНЕПОЛИТИЧЕСКИЕ РИСКИ ДЛЯ ЦЕНРАЛЬНОЙ АЗИИ 87
Фазылжан Д. COMPARATIVE ANALYSIS OF POLITICAL PARTICIPATION IN THE CONTEXT 
OF THE SPREAD OF DIGITAL TECHNOLOGIES BASED ON THE STUDY OF THE EXPERIENCE 
OF THE UK AND KAZAKHSTAN 102
Тургель И., Дигель И., Жанбозова А. СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНИЕ И ТЕНДЕНЦИИ 
РАСПРОСТРАНЕНИЯ КОРРУПЦИИ В РЕСПУБЛИКЕ КАЗАХСТАН 111

Дінтанулық және исламтанулық зерттеулер *   
Религиоведческие и исламоведческие исследования

Косиченко А.  МЕТОДОЛОГИЯ РЕЛИГИОВЕДЕНИЯ В КОНТЕКСТЕ ЕСТЕСТВЕННО-
НАУЧНЫХ И СОЦИОГУМАНИТАРНЫХ ИССЛЕДОВАНИЙ 120
Шагырбай А., Сарсенгали Б., Мирзаходжаев А.   XIX Ғ. СОҢЫ МЕН XX Ғ. БАСЫНДА 
ҚАЛЫПТАСҚАН ДІНИ АХУАЛ 133
Купешова Г., Купешов К., Самет О. ХVII-XIX ҒАСЫРДА РЕСЕЙ ИМПЕРИЯСЫ ТҰСЫН-
ДАҒЫ МҰСЫЛМАН ХАЛЫҚТАРЫ АРАСЫНДАҒЫ «ИЖТИҺАД ЖӘНЕ ТАҚЛИД» МӘСЕЛЕСІ 147
Захай А., Тышхан К. ДІН МЕН ДӘСТҮР САБАҚТАСТЫҒЫ ҰЛТ РУХАНИЯТЫНЫҢ ТІРЕГІ 159

Kaldybay K., Nurmatov Z., Abdrassilov T. AN INVESTIGATIVE RESEARCH INTO THE 
EMPLOYABILITY OF HIJAB WEARING WOMEN IN KAZAKHSTAN 169
Тасболат А., Қалдыбеков Н., Жүзей М. МҰХАММЕД ИҚБАЛ ЖӘНЕ ИСЛАМДАҒЫ 
ЭПИСТЕМОЛОГИЯНЫ ҚАЙТА ҚҰРУ 177

Мерейтойлар. Мезгілдер. Оқиғалар * Юбилеи. Даты. События

ӘЛЕМДІК ЖӘНЕ ДӘСТҮРЛІ ДІНДЕР ЛИДЕРЛЕРІНІҢ VII СЪЕЗІ 186



3https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ӘОЖ 130.2                                              https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.01                                               

ҚАЗАҚТЫҢ ҰЛТТЫҚ-МӘДЕНИ БІРЕГЕЙЛІГІ 
МӘСЕЛЕЛЕРІНІҢ ЗАМАНАУИ ӘДЕБИЕТТЕГІ КӨРІНІСІ

1 Г.А. Абдуразакова, 2 Д.У. Кусаинов, 3 Г.К. Мусабекова 

АҢДАТПА
Мақалада қазақтың ұлттық-мәдени бірегейлігі мәселелері 
аясында жазылған әлемдегі индексі жоғары журналдар мен 
басылымдарда соңғы екі жылда жарық көрген мақалаларға 
ғылыми шолу жүргізілген. Автор осы талаптарға сай келетін 
негізгі үш мақаланы іріктеп алған. 
Мақала жазу барысында қазақтың ұлттық-мәдени бірегейлігін 
талдау үшін алдымен қазіргі білім беру саласындағы 
ұлттық бірегейлікті қарастырып алып, кейін кеңес дәуірі 
мен жаһандану арасында Қазақстанда азаматтық құру 
мәселесіне ден қойылады. Бұл мәселелер Қазақстандағы 
ұлттық бірегейлік, азаматтық және ұлт түсініктерін анықтап 
алуға мүмкіндік береді. 
Мақаланың негізгі сұрақтарына жауап ретінде қазіргі 
әлемдегі жаһандану мен мәдениеттің өзара әрекеттестігі 
қарастырылып, талданады және осыған байланысты 
қорытынды бөлімде нақты сұрақтарға жауап беріледі. Соны-
мен қатар, мақала жазу барысында алдағы уақытта қазақтың 
ұлттық-мәдени бірегейлігін талдау барысында эмпирикалық 
зерттеулерге баса назар аудару қажетігі анықталды..

Түйін сөздер: мәдениет, мәдени орта, ұлттық сана, ұлттық 
болмыс, мәдени саясат, қазақ елі, ұлттық бірегейлік, 
жаһандану үрдісі.

1,2 Абай атындағы Қазақ 
ұлттық педагогикалық 
университеті, 
Алматы, Қазақстан

3 М.Х. Дулати атындағы 
Тараз  өңірлік университеті, 
Тараз, Қазақстан

Автор-корреспондент: 
Г.А. Абдуразакова, 
gauhar_abdikarimovna@mail.ru

Мақаланың сілтемесі: 
Абдуразакова Г.А.,
Кусаинов Д.У.,
Мусабекова Г.К. 
Қазақстың ұлттық-мәдени 
бірегейлігі мәселелерінің 
заманауи әдебиеттегі 
көрінісі // Адам әлемі. – 
2022. – №3 (93). – C. 3-13.

Қазіргі замандағы философия 
Философия в современном мире

Отражение в современной литературе проблем национально-культурной 
идентичности казахов

Аннотация. В статье проведен литературный обзор статей, опубликованных за послед-
ние два года в высоко индексированных мировых журналах и изданиях, посвященных про-
блемам национально-культурной идентичности казахов. Автор отобрал и провел обзор трех 
основных статей, отвечающих этим требованиям.

В ходе статьи для анализа казахской национально-культурной идентичности сначала 
рассматривается национальная идентичность в современном образовании, а затем ставит-
ся вопрос о создании гражданства в Казахстане между советской эпохой и глобализацией. 
Эти вопросы позволят выявить понятия национальной идентичности, гражданства и нации 
в Казахстане.

В ответ на основные вопросы статьи рассматривается и анализируется взаимодействие 
глобализации и культуры в современном мире и в связи с этим в заключительной части да-
ется ответ на конкретные вопросы. Кроме того, в ходе статьи было установлено, что в даль-
нейшем при анализе национально-культурной идентичности казахов необходимо уделять 
особое внимание эмпирическим исследованиям.



4     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Абдуразакова Г.А., Кусаинов Д.У., Мусабекова Г.К. 

Ключевые слова: культура, культурная среда, национальное сознание, национальная 
идентичность, культурная политика, казахская страна, национальная идентичность, тенден-
ции глобализации.

Reflection of Problems of National and Cultural Identity of Kazakhs in Modern Literature

Abstract. The article provides a literary review of articles published over the past two years 
in highly indexed world journals and publications devoted to the problems of national and 
cultural identity of Kazakhs. The author selected and reviewed three main articles that meet these 
requirements.

To analyze the Kazakh national and cultural identity, the article first examines national identity 
in modern education, and then raises the question of creating citizenship in Kazakhstan between 
the Soviet era and globalization. These questions will help to identify the concepts of national 
identity, citizenship and nation in Kazakhstan.

In response to the main questions of the article, the interaction of globalization and culture in 
the modern world is considered and analyzed, and in this regard, the final part provides an answer 
to specific questions. In addition, the article found that in the future, when analyzing the national 
and cultural identity of Kazakhs, special attention should be paid to empirical research.

Keywords: Culture, Cultural Environment, National Consciousness, National Identity, Cultural 
Policy, Kazakh Country, Globalization Trends.

Кіріспе

Заманауи зерттеушілердің еңбек-
теріне үңілетін болсақ, онда қазақтың 
ұлттық-мәдени бірегейлігі әлемдік 
деңгейде әлеуметтік антрополог, мәде-
ниеттанушы және  тарих бағытын-
дағы ғылым салаларында қызмет етуші  
ғалымдардың қызығушылығын туды-
рып отыр. Бұл тұжырымды дәлелдеу 
мақсатында мақала барысында шетелдік 
басылымдарда соңғы екі жылда жарық 
көрген тақырып аясындағы мақалаларға  
талдау жасауды көздедік. 

Мақала барысында «Қазақстанның 
қазіргі білім беруіндегі ұлттық бірегейлік 
[National identity in the modern education 
of Kazakhstan]» атты Венесуэлладағы Су-
лия Университетінде 2018 жылы жарық 
көрген К.К. Досанова, Т.М. Кунекова және 
соавторлардың мақаласын [1], «Global 
Citizenship Education» журналында жарық 
көрген «Кеңес дәуірі мен жаһандану 
арасында Қазақстанда азаматтық 
құру [The Construction of Citizenship in 
Kazakhstan Between the Soviet Era and 
Globalization]» атты А. Сейдикенова,                                                                                                            
А. Джалиль және А. Бакитовтың мақала-
сын [3], «Қазіргі әлемдегі жаһандану мен 

мәдениеттің өзара әрекеттестігі [The 
Interaction of Globalization and Culture 
in the Modern World]» атты Р. Садыко-
ва, М. Мырзабеков, Р. Мырзабекова, 
А. Молдахметкызының мақаласын [3] 
назарға ала отырып ғылыми шолу жаса-
лынады.

Қазақтың ұлттық-мәденибірегейлігі 
тақырыбын жан-жақты талқылау үшін 
мақалада алдымен қазіргі білім беру 
саласындағы ұлттық бірегейлікті қарас-
тырып алып, кейін кеңес дәуірі мен 
жаһандану арасында Қазақстанда аза-
маттық құру мәселесі қарастырылады. 
Бұл мәселелер Қазақстандағы ұлттық 
бірегейлік тақырыбын аша алады. 
Соңынан, қазіргі әлемдегі жаһандану 
мен мәдениеттің өзара әрекеттестігі ту-
ралы мақаланы мысал ретінде ала оты-
рып, қазіргі кезде мемлекеттердің ұлттық 
бірегейлікті сақтай отырып дамуға қалай 
тырысатындығын анықтауға  байланы-
сты әдеби шолу жүргізіледі. 

Басты сұрақ, жаһандану ұлттық 
бірегейліктің эрозиясына және мәде-
ниеттердің «трансұлттануына» қауіп 
төндіре ме? Қазіргі кезде мемлекет-
тер жаһандануды басқаруға және 
ұлттық бірегейлікті сақтай отырып 



5https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Қазақтың ұлттық-мәдени бірегейлігі мәселелерінің заманауи әдебиеттегі көрінісі

дамуға қалай тырысады? Мақалада осы 
сұрақтарды басты назарға ала отырып 
негізгі тақырып бойынша ғылыми шолу 
жүргізіледі. 

Әдіснама

Бұл мақалада мәдениеттанулық 
әдіснама қолданылып, әлеуметтік- фи-
лософиялық, дінтанулық, талдаулар 
жасалған. Жалпы ғылыми әдіснама 
болып есептелетін, тарихилық пен 
логикалықтың бірлігі әдісі, жүйелілік, 
тарихи-әдіснамалық қағидалары негізге 
алынып, ұлттық құндылықтар аясын-
дағы жаһанданудың маңызы мен 
көріністері айқындалады. Сондай-ақ 
жаһандану жағдайындағы ұлттық руха-
ни құндылықтардың қалыптасуы мен 
дамуына, ондағы заңдылықтарды ашып, 
жалпы және жеке ерекше белгілеріне 
көңіл бөлінеді. Зерттеудің әдіснамалық 
негізі ретінде отандық және шетелдік 
тәжірибе мен әдебиеттерді талдау 
және синтездеудің, абстракциялаудың, 
жалпылаудың ғылыми әдістері қолда-
нылады. Сонымен қатар, мақалада 
кіріспеде көрсетілген шетелдік басы-
лымдарда жарық көрген еңбетерге 
мәдениеттанулық талдау жасалына оты-
рып, олардың ішкі мазмұндары ашыла-
ды. 

Әдеби шолуда таңдалып алынған 
мақалаларға қойылған басты критерий-
лер тақырып аясындағы әлемдегі индексі 
жоғары журналдар мен басылым-
дарда соңғы екі жылда жарық көрген 
мақалалар болуы. Оның объективтілігін 
жоғарлату мақсатында тақырыптың 
өзектілігін ашып көрсете алатын және  
бірін-бірі толықтыра алатын негізгі үш 
мақала таңдалып алынды.

Қазақстанның қазіргі білім 
беруіндегі ұлттық бірегейлік

«Қазақстанның қазіргі білім беруін-
дегі ұлттық бірегейлік [National 

identity in the modern education of 
Kazakhstan]» атты  Венесуэлладағы Су-
лия Университетінде 2018 жылы жарық 
көрген К.К. Досанова, Т.М. Кунекова 
және мақаласында дәстүрлі музыканың 
ұлттық бірегейлікті қалыптастыруға 
әсері мәселесі бойынша отандық және 
шетелдік тәжірибені талдау және қорыту 
ұсынылған. Зерттеу музыкатану зерт-
теу дәстүрінде отандық және шетелдік 
тәжірибені талдау мен синтездеудің, 
абстракциялаудың, жалпылаудың ғылы-
ми әдістерін қамтиды [1]. 

Мақала барысында 1994-2013 жыл 
аралығында жарық көрген ақпараттар 
қарастырылады. М. Балтабаев [4],              
В. Белинский [5],  С. Борбасов [6], А. До-
санова [7], . Джумакова [8], Э. Эриксон 
[9], А. Калло мен Х. Партти [10] сын-
ды авторлардың еңбектерін пайдала-
на отырып ұлт бірегейлігіне анықтама 
беріп, мәнін түсіндіре алған. 

Қазақстан Республикасында бір ау-
мақта әртүрлі ұлттар мен діндердің 
адамдары бейбіт қатар өмір сүреді. 
Авторлардың пайымдауынша бұл жағ-
дай Үкіметтің жүргізіп отырған саясаты-
на, әсіресе білім беру ортасына байла-
нысты [1, 34 б.]

Авторлардың пайымдауынша ға-
сырлар тоғысындағы жаһандық өзге-
рістер халықаралық байланыстар-
дың кеңеюімен сипатталады. Мұндай 
жағдайда ұлттар өзіндік ерекшелігі 
мен бірегейлігін сақтауға тырысады. 
Экономикалық және әлеуметтік-мәдени 
жаһандану қазақстандықтардың өзіндік 
ерекшелігін сезінуін шиеленістірді. Көп-
теген этностық қауымдастықтар өз-
дерінің этикалық болмысын айқындап, 
оларды ұлттық мәдениеттің ерекшелігін 
сақтап қалған этностық топтар ретінде 
жандандырып, өздерін этномәдени 
қоғам ретінде танытты. 

Жаһандану жағдайында этномәдени 
дәстүрлердің этностың өзін-өзі тануы 
мен әлеуметтік өзін-өзі растауы үшін 
маңызы зор, оған Қазақстан халқы Ас-



6     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

самблеясы ықпал етеді. Бүкіл әлемге 
танылған бұл бірегей институттың ұлттық 
саясаты Қазақстанда тұратын этностық 
топтардың мәдениетін, дәстүрлері 
мен тілдерін дамытуға ықпал ететін 
ұлтаралық және дінаралық келісімді 
нығайтуға бағытталған.

Қазақстан халқы Ассамблеясын 
құру идеясын Қазақстан Президенті 
Н. Назарбаев ұсынды. Назарбаев ел 
Тәуелсіздігінің жылдығына арналған 
1992 жылғы I этникалық форумда. 
1995 жылғы 1 наурызда Қазақстан 
Республикасының Президенті Жаңа 
институт – Қазақстан халқы Ассамбле-
ясын құрды. Бұл институтты құру идея-
сы қазақстандықтардың басты мұрасы 
– халықтар достығын сақтау болды. 
Бүгінде бұл ұйым өзінің 20 жылдығы 
қарсаңында 400-ден астам ұлттық-
мәдени орталықтарды біріктіретін қуат-
ты күш болып табылады. Қазақстан 
Республикасының Президенті Нұрсұлтан 
Назарбаев 2015 жылды Қазақстан халқы 
Ассамблеясының жылы деп жариялады 
[1].

«Қазақстанның қазіргі білім беруін-
дегі ұлттық бірегейлік [National identity 
in the modern education of Kazakhstan]» 
атты  мақалада ұлттық бірегейлік – бұл 
ұлттық сәйкестіліктің ең дәстүрлі кө-
ріністерін сақтайтын және мәдени 
стандарттауға қарсы тұратын ядро. На-
зарбаев 2014 жылғы «Қазақстан жолы 
– 2050: Ортақ мақсат, ортақ мүдде, 
ортақ болашақ» атты Жолдауында: «Біз 
мәдени кодымызды – тілімізді, руха-
ниятымызды, салт-дәстүріміз бен құн-
дылықтарымызды сақтай отырып қана 
уақыт талабына сай жауап бере алаты-
нымызды ұмытпауымыз керек», – деді [4].

Осы мақалада «Этникалық саясат 
Қазақстан Республикасының ұлттық біре-
гейлігін қалыптастыру факторы ретінде» 
атты  Ж. Құлжанованың докторлық дис-
сертациясы, «Қазақстанның этникалық 
саясаты: жағдайы және болашағы» атты 
К. Көшербаев [13] мақаласы  этикалық 

саясат пен ұлттық бірегейлік арасындағы 
байланысты ашып көрсеткен. 

Ұлттық бірегейлік музыкалық өнерде 
Отан, этнос, отбасы, адамның қадір-
қасиеті ұғымдарымен ұсынылған. Осы-
лайша, өнердің осы түрінде көрініс 
тапқан маңызды ұлттық ұғымдарды 
зерттеу қазіргі заманғы музыкалық білім 
беру үшін өте маңызды. Бұл сұрақтар 
бүгінгі күнге дейін қандай дәстүрлі 
мәдени элементтердің сақталғанын 
анықтауға мүмкіндік береді. Сонымен 
қатар, дәстүрлі музыкалық мәдениеттің 
құрылымдық элементтерін зерттеу 
мәдени әмбебапты және оның негіз-
гі тетіктерін жандандыратын схема 
жасауға әкеледі. Қазіргі заманғы му-
зыкалық білім беру қазақ халқының 
ұлттық ерекшелігін көрсететін рухани 
құндылықтарды беруге тиіс. 

Ұлттық мүдделер қазақ халықтары 
мәдениеттерінің алуан түрлілігінде 
өзіндік ерекшелікті сақтауды талап 
етеді, бұл ұлттық бірегейлік пробле-
масын бірінші орынға қояды. Ара-
лас ғылымдардың жаңа әдіснамалық 
тәсілдері мен әдістеріне негізделген 
ұлттық бірегейлік проблемаларын 
ауқымды зерттеу қажет [1]. 

Ұлттық бірегейлікті зерттеу Ресей 
ғылымында соңғы жылдары ғана өзекті 
болды. Кеңес Одағы ыдырағаннан 
кейін тәуелсіз мемлекеттердің құрылуы 
ұлттық бірегейліктің жаңа парадигмала-
рын құрды. Мысалы, ұлттық бірегейлік 
мәселелері «Әлемдік проблемалар 
алдындағы философия» тақырыбын-
дағы XXI Дүниежүзілік философиялық 
Конгрестің және «Философия және 
өркениеттің болашағы» тақырыбындағы 
IV Ресей философиялық конгресінің 
іргетасы болды [1].

Жаһандану жағдайындағы ұлттық 
бірегейлік пен ұлттық өзін-өзі тану мәсе-
лелері шетелдік ғалымдардың көпұлтты 
елдердегі азшылықтарға қысым көрсету 
мүмкіндігін атап өткен зерттеулерінде 
қарастырылады. Бұл әлеуметтік дағда-
рысқа әкелуі мүмкін [11].

Абдуразакова Г.А., Кусаинов Д.У., Мусабекова Г.К. 



7https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Қорыта айтқанда, авторлардың пай-
ым-дауынша [1]: «жаһандану үрдісі 
мәдениет аралық диалогқа жағдай жа-
сайды, бірақ осы үрдістердің әсерінен 
ұлттық бірегейлікті жоғалту қаупі бар. 
Сондықтан мәдени-ұлттық мұраны 
келесі әдіс – ұлттық музыканы зерттеу 
арқылы зерттеу қажет. Осы сабақтарда 
ұлттық сана-сезімді қалыптастырумен 
қатар, оқушылар өздерінің эстетикалық 
талғамдары мен музыкалық қалауларын 
дамытады. Осылайша, қазіргі заманғы 
музыкалық білім Дәстүрлі музыкалық 
мәдениетті игеруге және ұлттық біре-
гейлікті қалыптастыруға көмектеседі. 
Ұлттың музыкалық құндылықтарын 
және оның мәдени қорын игере отырып, 
басқа этникалық топтарға төзімділікті 
тәрбиелеу қажет».

Сонымен, бұл мақалада оқу кур-
сын құруда ұлттық бірегейлік пробле-
масының ерекше өзектілігін ескере оты-
рып, ұлттық сәйкестендіру проблемасын 
және оның қазіргі музыкалық білім 
берудегі көріністерін талдауға әрекет 
жасалғандығы анық.

Кеңес дәуірі мен жаһандану 
арасында Қазақстанда азаматтық 

құру

«Global Citizenship Education» жур-
налында жарық көрген «Кеңес дәуірі 
мен жаһандану арасында Қазақстанда 
азаматтық құру [The Construction of 
Citizenship in Kazakhstan Between the 
Soviet Era and Globalization]» атты               
А. Сейдикенова, А. Джалиль және                                                                                                   
А. Бакитовтың мақаласында авторлар-
дың пайымдауынша: «кеңес дәуірінен 
бастап бүгінгі күнге дейін Қазақстанның 
азаматтығы туралы түсініктер үздіксіз 
трансформациядан өтті, атап айтқанда 
саяси режимдердің ауысуынан, демо-
графиялық құрамдағы өзгерістер мен 
экономикалық ауытқулардан. Өзінің 
турбулентті тарихына қарамастан, 
Қазақстан азаматтыққа және елдің 

әртүрлі этникалық топтары арасындағы 
салыстырмалы бейбіт қатынастарға 
икемді тәсілді тұжырымдай алды. 
Бүгінгі тәуелсіз мемлекетте Қазақстан 
жаһандану жағдайында азаматтық 
қалыптастырудың бірегей жағдайы бола 
алады», – дейді [2].

Кеңес дәуіріндегі азаматтық туралы 
екіұшты түсініктер қарастырылған, олар 
депортациялармен, эвакуациялармен, 
ерікті және мәжбүрлі көші-қонмен ғана 
емес, сонымен бірге Қазақстанды Кеңес 
Одағының достығын пайдаланатын 
«уәде етілген жер» ретінде суреттеген 
риторикамен де ерекшеленді [2].

Авторлар мақалада 1991 жылы ел 
тәуелсіздік алғаннан кейін азаматтық-
тың қалыптасуын талдайды. Олар оны 
кеңестік мұра мен жаңартылған Қазақ 
ұлттық бірегейлігінің нәзік үйлесімі 
ретінде сипаттауға тырысады. 

Мақаланың негізгі мақсаты, елдің 
экономикалық жаһандануы мен жаңа 
көші-қон ағындарынан туындаған өзге-
рістерге арналады. Сонымен қатар, ав-
торлар Қазақстанның үш тілді саясаты 
жаһандық азаматтық білім беру (GCE) 
үшін жаңа перспективалар ашуы мүмкін 
деп болжайды [2].

Авторлардың пікірінше, қазақтың 
ұлттық-мәдени ұқсастығының күрделі-
лігін түсіну үшін оның шығу тегін байқау 
үлкен маңызға ие. Қазақ қоғамының 
маңызды аспектілерінің бірі оның үш 
жүзге (аумақтық-тайпалық бөлініс), атап 
айтқанда Ұлы, Орта және Кіші жүз бо-
лып бөлінуі болып табылады. Олардың 
атаулары айтқанына қарамастан, бұл 
бөлу әр жүздің көлеміне тікелей бай-
ланысты емес. Сонымен қатар, үш жүз 
түрлі этникалық топтар мен тайпалардан 
тұрады.

«Кеңес дәуірі мен жаһандану ара-
сында Қазақстанда азаматтық құру [The 
Construction of Citizenship in Kazakhstan 
Between the Soviet Era and Globalization]» 
атты А. Сейдикенова, А. Джалиль және 
А. Бакитовтың  мақаласында талданған 

Қазақтың ұлттық-мәдени бірегейлігі мәселелерінің заманауи әдебиеттегі көрінісі



8     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

мәліметтерге әдеби шолу жасар 
болсақ, бұл аумақтық және тайпалық 
бөліністер XVI ғасырға жатады және 
Қазақ хандығының мұрасына жата-
ды. Арсланның пайымдауынша (Арс-
лан, 2014), жүздерге, руларға және 
тайпаларға бөліну бүгінгі күні де қазақ 
қоғамының маңызды сипаты болып 
қала береді. Мысалы, қазақтар алғаш 
рет кездескенде, олар адамның аты-
жөнін сұрайды және ол қай елден, яғни 
рудан екенін сұрайды («Қай елсің?»). Жа-
уап адамның жүзі мен руын көрсетеді. 
Бұл бірегейлік сезіміне берілетін мән 
қазақтардың өз шежіресі мен мұрасына 
деген терең құрметімен байланысты, 
бұл туралы «Соңғы жеті ұрпақтың ата-
бабаларын кім білмейді, сол надан» де-
ген мақал дәлелдейді [2].

Үш жүзге бөліну елдің географиялық 
аудандарымен және ежелгі көшпелі жол-
дармен байланысты: Ұлы жүздің аумағы 
Жетісуда (Оңтүстік-Шығыс Қазақстан) 
орналасқан; Орта жүздің халықтары 
дәстүрлі түрде орталық, Солтүстік және 
Шығыс Қазақстанның аумағын, сондай-
ақ Оңтүстік аумақтың шағын бөлігін 
алып жатыр; Кіші жүзге жататын казак-
тар, Батыс Қазақстанда орналасқан [3]. 

Тарих бойында қазіргі Қазақстанның 
аумағын әртүрлі халықтар, соның ішінде 
татар және моңғол тайпалары кесіп өтіп, 
көптеген шапқыншылықтарға ұшырады. 
XIII ғасырда Шыңғысханның әскерлері 
Орта Азияға басып кірді, ол Алтын Орда 
деп аталатын Моңғол империясының 
құрамына кірді. XV ғасырда Алтын 
Орда құрамына Қазақ хандығы кіретін 
хандықтарға бөлінді (шамамен қазіргі 
Қазақстан аумағында орналасқан) [12].

Осы кезеңде аймақ «трайбализм-
мен» байланысты ішкі қақтығыстарды 
бастан өткерді (әртүрлі жүздерге жата-
тын тайпалар арасындағы дау-дамайлар 
мен ішкі дау-дамайлар), бұл оның даму-
ына кедергі келтіріп, қорғаныс қабілетін 
едәуір әлсіретті. Бұл XVIII ғасырда Абы-
лай Хан мемлекетті нығайту, сыртқы жа-

улармен күрес, жерді сақтау және елді 
дамыту үшін үш жүзді біріктірген кезде 
өзгерді [13].

Сексенінші жылдардың  ортасында 
Ресей империясы біртіндеп қазақ да-
ласына тарады. 1917 жылғы «Ұлы Ок-
тябрь социалистік революциясынан» 
кейін Кеңестер қазақ қоғамын тереңнен 
трансформациялаған коммунистік идео-
логияны күштеп таңды. Бұл кезең көш-
пелі халықты күштеп қоныстандырумен, 
жаңа қазақ кеңестік мәдениетін қалып-
тастырған индустрияландырумен және 
урбандалумен ерекшеленді [8].

Мақаладағы мәліметтерге сүйене 
отырып, Ресей режимінде азаматтарды 
алдымен патша автократиясы, содан 
кейін теориялық тұрғыдан прогрессивті 
коммунистік режим басқарды. Ресей 
және Осман империяларының ара-
сындағы ұзақ бақталастықтың және 
қазақтардың Түркиямен берік мәдени 
және тілдік байланыстарының салда-
рынан Кеңестік Социалистік респу-
блика Қазақстанда орыс мәдениетін 
ассимиляциялау саясатын жүргізгісі 
келді. Осы себепті олар мыңдаған жыл-
дар бойы Орталық Азия тауларының 
байтақ даласын басып алған көшпелі 
қазақ халқының қуғынға ұшырауына, 
ашаршылығына және мәдени өзіндік 
ерекшелігінің жоғалуына алып келген 
«өркениеттік» миссияны қолға алды. Со-
нымен қатар, көптеген немістер, корей-
лер, күрдтер мен шешендер Қазақстанға 
жер аударылды, одан кейін орыстар, 
украиндар, татарлар және тағы басқалар 
осы аймаққа қоныстануға шақырылды. 
Демек, қазақтар өз территориясында 
азшылықта болды. Қазақстан кеңестік 
кезеңде славян халқына қатысты, әсіресе 
байырғы халқы азшылықта болған 
қалаларда демографиялық кемістік 
жағдайында болған Орталық Азиядағы 
жалғыз ел болды [13].

Дегенмен, патша дәуірімен салыс-
тырғанда, коммунистік режим теория-
лық тұрғыдан Кеңес Одағының құра-

Абдуразакова Г.А., Кусаинов Д.У., Мусабекова Г.К. 



9https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

мында қазақ ұлтын тануға бейім болды. 
Қазақстан халықтар арасындағы достық 
елі ретінде сипатталды және соны-
мен бірге бұрын-соңды болмаған эко-
номикалық өрлеуді бастан өткерді. 
Кеңестік кезеңде зауыттар, қалалар және 
көптеген инфрақұрылым объектілері 
салынды, бұл қазақтардың өмір сүру 
деңгейі мен білім алуының біршама 
жақсаруына әкелді.

Осы кезеңде Кеңес Одағының әрбір 
азаматы этникалық немесе ұлттық топқа 
жататындығы анықталды, ал ол кеңес 
мемлекетіне жалпы адалдық таныту-
ды талап етті (ұлтшыл деп айыпталған 
белгілі бір этникалық топқа емес). Осы-
лайша, Қазақстан азаматының кеңестік 
кезеңде болуы Қос сезімді тудырды; 
бір жағынан, Ресейдің мәдени үстемдігі 
қазақ тілін құнсыздандырып, халықты 
мәдени құқықтарынан айырды; екінші 
жағынан, Кеңестік жүйе қолдаған 
халықтар арасындағы достық қазақтарға 
орыс құндылықтары мен мәдениетін, 
атап айтқанда тілі мен өмір салтын иге-
руге мүмкіндік берді. Қазақстан Респу-
бликасы Бір кездері оның әлеуметтік-
экономикалық бағдарламалары үшін 
Кеңес өкіметінің витринасы ретінде 
қызмет еткенімен ерекшеленетіні де 
шындық. «Қазақстан» термині осы 
әуел бастан көпұлтты республика 
тұрғындарының арасында азаматтық 
мақтаныш сезімін тудыру үшін ресми 
дискурста пайда болды [15].

Авторлардың пайымдауынша, Қазақ-
станда «ұлт» және «азаматтық» сияқты 
терминдерді қолданған кезде абай болу 
керек екенін атап өткен жөн. Давенель 
(Давенель, 2013) өзінің «Қазақстандағы 
мәдени жаңару және Ұлттық әртүрлі-
лік» кітабында атап өткендей:  орыс 
тіліндегі «национальность» термині 
«ұлт» деген мағынаны білдіреді және 
ол «азаматтық» ұғымымен байланыс-
ты емес. Қазақстаннан тыс жерлерде 
кеңінен танымал емес «қазақстандық» 
термині этникалық «ұлтына» қарамастан, 

посткеңестік кеңістіктегі Қазақстан 
Республикасының барлық азаматтарына 
қатысты (қазақ, татар, украин және т.б.).

Қазіргі әлемдегі жаһандану мен 
мәдениеттің өзара әрекеттестігі

«Қазіргі әлемдегі жаһандану мен 
мәдениеттің өзара әрекеттестігі [The 
Interaction of Globalization and Culture 
in the Modern World]» атты Р. Садыко-
ва, М. Мырзабеков, Р. Мырзабекова,                    
А. Молдахметкызының «Procedia - Social 
and Behavioral Sciences» журналында 
жарқ көрген мақаласында авторлар 
жаһандану  үрдісін былайша сипаттай-
ды: «бүгінгі таңда жаһандану тұрақты 
және тіпті қайтымсыз. Жаһандану 
мәдени модельдердің өзгеруіне де әсер 
етеді. Сонымен қатар, өнердегі әртүрлі 
бағыттардың өзара енуі және олардың 
алмасуы бар. Жаһандану ұлттардың 
жаһандық жүйеге кіруінің жеделдеуін 
сипаттайды. Бұл халықтар арасындағы 
мәдени байланыстардың кеңеюіне және 
адамдардың көші-қонына ықпал етеді. 
Бірақ тым қолайсыз жағдай бар. Өкінішке 
орай, өнердің бір түрін таңдаған олар 
кейде өз мәдениетін ұмытып кетеді. Жа-
стар енді өз мәдениетіне қызығушылық 
танытпайды. Сонымен қатар, ел өнерін 
өзінің ерекше жолымен дамытуға аз 
көңіл бөлінеді. Өнер сонымен қатар 
экономикалық нарықтың мүдделеріне 
қызмет ете бастайды. Осыған байла-
нысты жаһандану мен мәдениеттің 
өзара әрекеттесу процестерін зерттеу 
маңызды болып табылады» [4].

Мақалада «жаһандану» ұғымы қазір-
гі ғылымда әлеуметтік процестерді тал-
даудың ең танымал термині ретінде 
қарастырылады. Әлеуметтанудағы «жа-
һандану» термині көптеген оқиғалар 
мен тенденцияларды білдіреді: әлем-
дік идеологияның дамуы, әлемдік тәр-
тіпті орнату үшін қарқынды күрес; 
халықаралық ұйымдардың саны мен 
ықпалының өсуі, ұлттық мемлекеттердің 

Қазақтың ұлттық-мәдени бірегейлігі мәселелерінің заманауи әдебиеттегі көрінісі



10     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

егемендігінің әлсіреуі, трансұлттық 
корпорациялардың пайда болуы мен 
дамуы, халықаралық сауданың өсуі, 
қарқынды жаппай көші-қон және 
көп мәдениетті қауымдастықтардың 
қалыптасуы, планетарлық бұқаралық 
ақпарат құралдарының құрылуы және 
батыс мәдениетінің әлемнің барлық 
аймақтарына кеңеюі және т. б. бо-
лып табылады. Жаһандану үрдістерінің 
тиісті теорияларын талдау олардың ХХ 
ғасырдың басында өзіндік бір синхрон-
ды әлеуметтік өзгерістерге айналғанын 
көрсетеді және бұл трансформация 
үлкен орын алды, оны әлеуметтік-мәде-
ни жылжу ретінде сипаттауға болады [14].

XX ғасырдың соңғы онжылдығы 
мен XXI ғасырдың басы халықаралық 
қатынастарда бүкіл еуропалық және 
Еуразиялық өңірге әсер еткен ірі 
Оқиғалармен сипатталады. «Қырғи 
қабақ соғыстың» аяқталуы, бір полярлы 
әлемнің пайда болуы, жаһанданудың 
жаңа әлемдік тәртібі және АҚШ пен 
басқа батыс елдері үшін стандарттардың 
дамуы Еуропадағы және жалпы әлемдегі 
саяси жағдайдың терең өзгеруіне 
әкелді. Жаһандану интеграциялық оқиға 
ретінде, әлемдік дамудың негізгі бағыты 
мен тенденциясы ретінде объективті 
процесс болып табылады. Бұл жаһандық 
ақпараттық, қаржылық-экономикалық, 
сауда-айырбас деңгейіндегі паз, бұл 
жаһандық экономикалық, саяси және 
мәдени интеграция мен бірігу процесі. 
Мұның басты салдары Халықаралық 
еңбек бөлінісі, капиталдың, адами және 
өнеркәсіптік ресурстардың халықаралық 
қозғалысы, заңнаманы, экономикалық 
және технологиялық процестерді стан-
дарттау, сондай-ақ әртүрлі елдердің 
мәдениеттерінің жақындасуы мен 
бірігуі болып табылады. Бұл жүйелі 
сипатқа ие объективті процесс, яғни 
қоғам өмірінің барлық аспектілерін 
қамтиды. Жаһандану нәтижесінде 
әлем өзара байланысты және оның 
барлық субъектілеріне тәуелді бола 

бастады. Жалпы проблемалық топтар 
санының өсуі және интеграциялана-
тын субъектілердің саны мен түрлерінің 
кеңеюі бар ма?

Авторлар мақалада зерттеудің негізін 
бірнеше факторлармен анықталады, 
олардың ішінде, ең алдымен, жаһандану 
бүгінде әлемдік экономикалық, саяси 
және мәдени дамудың анықтаушы фак-
торы болып табылады деп сипаттайды. 
Ол әлемдегі әлеуметтік-экономикалық 
дамудың маңызды процестерін қамтиды, 
экономикалық өсу мен модернизация-
ны жеделдетуге, мәдени алмасуға ықпал 
етеді. Сонымен бірге жаһандану әлемдік 
экономикада жаңа қайшылықтар мен 
проблемалар туғызады. Бүгінде әлемнің 
барлық елдері белгілі бір дәрежеде жа-
һанданумен қамтылған. Авторлардың 
пікірінше «Жаһанданудың әсері» көрініс 
тапқан қызмет салаларының бірі – 
мәдениет [4].

Авторлар мақала барысында жаһан-
дану үрдісінің қоғамның барлық са-
ласына тікелей әсер ететіндігін тео-
риялық тұрғыда дәлелдейді. Олар 
әсіресе мәдениет саласындағы жа-
һандану үрдісінің ерекшеліктеріне 
тоқталып, түрлі мәселелердің бар 
екендігін көрсетеді. Олар осылайша, 
елеулі проблемаларға қарамастан, жа-
һандану қазіргі заманғы өнердің да-
муына оң серпін берді, жергілікті өнер 
сахнасының халықаралық контекстке 
енуіне мүмкіндік берді, қазіргі заманғы 
өнер саласындағы түрлі бастамалар-
ды қаржыландыруға ықпал етті, со-
нымен қатар нарықтың дамуына және 
шығармашылық пен сыни рефлексия 
саласына жаппай қызығушылық тудыр-
ды деп пайымдайды [4]. 

Авторлардың пікірінше мәдениеттің 
жаһандануы әртүрлі елдердің мәдени 
құндылықтарымен алмасуға, дәстүрлер-
дің жақындасуына ықпал етеді. Мәдени 
жаһандану әлемнің әртүрлі елдері ара-
сындағы іскерлік және тұтынушылық 
мәдениеттің жақындасуымен және 

Абдуразакова Г.А., Кусаинов Д.У., Мусабекова Г.К. 



11https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

халықаралық байланыстың өсуімен си-
патталады. Бір жағынан, бұл жекелеген 
ұлттық мәдениеттерді бүкіл әлем бойын-
ша ілгерілетуге алып келеді [4]. 

Басты айтар ой, ол танымал халық-
аралық мәдени құбылыстар ұлттық құ-
былыстарды ығыстыруы немесе олар-
ды халықаралық деңгейге айналдыруы 
мүмкін. Көбісі мұны ұлттық мәдени 
құндылықтардың жоғалуы және ұлттық 
мәдениеттің жандануы үшін күрес 
деп санайды. Ол сәйкесінше,  ұлттық 
бірегейлікке тікелей әсер етуші элемент 
бола алады. 

Қорытынды

Қорытындылай келе, мақалада «Қа-
зақстанның қазіргі білім беруіндегі 
ұлттық бірегейлік [National identity in the 
modern education of Kazakhstan]» атты  
Венесуэлладағы Сулия Университетінде 
2018 жылы жарық көрген К.К. Досано-
ва, Т.М. Кунекова және соавторлардың 
мақаласын [1], «Global Citizenship 
Education» журналында жарық көрген 
«Кеңес дәуірі мен жаһандану арасын-
да Қазақстанда азаматтық құру [The 
Construction of Citizenship in Kazakhstan 
Between the Soviet Era and Globalization]» 
атты А. Сейдикенова, А. Джалиль және 
А. Бакитовтың мақаласын [2], «Қазіргі 
әлемдегі жаһандану мен мәдениеттің 
өзара әрекеттестігі [The Interaction of 
Globalization and Culture in the Modern 
World]» атты Р. Садыкова, М. Мырзабеков, 
Р. Мырзабекова, А. Молдахметкызының 
мақаласын [3] назарға ала отырып әдеби 
шолу жасалынды. Әдеби шолудың мақ-
саты жаһандану ұлттық бірегейліктің эро-
зиясына және мәдениеттердің «транс-
ұлттануына» қауіп төндіре ме және 
қазіргі кезде мемлекеттер жаһандануды 
басқаруға және ұлттық бірегейлікті сақтай 
отырып дамуға қалай тырысады деген 
сұрақтарға жауап табу болған болатын.  

Бірінші сұраққа, яғни «жаһандану 
ұлттық бірегейліктің эрозиясына және 

мәдениеттердің «трансұлттануына» 
қауіп төндіре ме?» сұрағына жауап 
ретінде мақаладағы талқыланған әде-
биеттерді басты назарға ала отырып 
жаһандану үрдісі жалпылама алғанда 
ұлттық бірегейліктің эрозиясына және 
мәдениеттердің «трансұлттануына» қауіп 
төндіреді, алайда оны дұрыс бағытта 
реттейтін болса ол қауіптің төмендеуі 
мүмкін. Мысалы, жаһандану үрдісін 
мемлекеттік саясаттың элементі ретінде 
қарастыра отырып,  мемлекеттік идео-
логиямен жақсы әрі сапалы ұштастырған 
жағдайда бұл қауіптің төмендеуі мүмкін.

Екінші сұрақ, яғни «қазіргі кезде мем-
лекеттер жаһандануды басқаруға және 
ұлттық бірегейлікті сақтай отырып дамуға 
қалай тырысады?» бұл сұраққа жауапты 
арнайы эмпирикалық зерттеулер арқылы 
жазылған мәліметтерді салыстыра оты-
рып жауап іздеу керек екендігіне көз 
жетті. Мақала барысындағы әдеби шолу 
теориялық және тарихи  мәліметтерге 
сүйенгендіктен, тек қазіргі кезде мем-
лекеттер жаһандануды басқаруға және 
ұлттық бірегейлікті сақтай отырып 
дамуға тырысуға болатындығын ғана 
айтуға болады. Ол әрине тек мемлекеттік 
идеологияны дұрыс анықтап оны наси-
хаттаумен байланысты болуы мүмкін. 

Әдебиеттер тізімі:

1. Доссанова К.К.,, Кунекова Т.М., Жума-
шева Г.К.,  Доссанова А.А.  Национальная 
идентичность в современном образовании 
Казахстана // Университет Зулии. – 2018. –  
№85(2) C. 34.  

2. Сейдикенова А., Аккари А., Бакитов  А.  
Формирование гражданства в Казахстане 
между советской эпохой и глобализацией. 
// Образование в области глобального 
гражданства. –  2020. – C. 57-69. 

3 Садыкова Р., Мырзабеков С.М., 
Мырзабекова Р., Молдахметкызы А. Взаимо-
действие глобализации и культуры в сов-
ременном мире. // Процедура - Социальные и 
поведенческие науки. –  2014. – C. 8-12.

4  Балтабаев М. Основы музыкально-
эстетического воспитания учащейся 

Қазақтың ұлттық-мәдени бірегейлігі мәселелерінің заманауи әдебиеттегі көрінісі



12     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

молодежи средствами традиционной 
казахской художественной культуры: 
Научный доклад диссертации доктора 
педагогических наук. – Алматы, 1994. – 68 с.

5 Белинский  В. Полное собрание сочи-
нений (под редакцией С.А. Венгерова). – 
Москва, 1977. – 312 c.

6 Барбосов С. Национальные посттота-
литарные процессы и национальная поли-
тика в Казахстане: Автореферат диссер-
тации доктора политических наук. – Алматы, 
1999. – 48 c.

7 Досанова А. Музыкальное образование 
в Акмолинской области (с конца 19 по 
первую треть 20 века): Монография. – Астана: 
Казах, 2013. – 165 c.

8 Джумакова У. Музыкально-историчес-
кое образование современного исполнителя 
традиционной музыки: дисциплинарное 
и концептуальное совершенствование 
образовательных программ. // Сборник 
материалов Международной конференции 
«Традиционные музыкальные культуры 
народов Центральной Азии». – Алматы, 2009.

9 Эриксон Э. Идентичность: молодость 
и кризис; Перевод с английского. – Москва, 
1996 – 344 c.

10 Каллио А., Партти Х. Музыкальное 
образование для нации: преподавание 
патриотических идей и идеалов в глобальных 
обществах. // Действие, критика и теория 
музыкального образования. – 2013.  – №3. – 
С. 5-30. 

11 Узакбаева С. Эстетическое воспи-
тание в казахской национальной педагогике: 
Диссертация на соискание ученой степени 
доктора педагогических наук. – Алматы, 
1993. – 420 c.

12 Жардыхан З. Казахстан и Центральная 
Азия: региональные перспективы. // Обзор 
Центральной Азии. – 2002. – №21(2). – C.167-
183.

13 Бакитов А., Джуманова Р. Казахско-
французский и французско-казахский 
разговорник. – Саарбрюккен: Европейские 
Университетские Издания, 2016.

14 Арыстанбекова А. Глобализация. – 
Алматы: Издательство Даик Пресс, 2007. – 
302 с.

15 Кушербаев К. Этническая политика 
Казахстана: состояние и перспективы. – 
Алматы: Казахстанский институт развития, 
1996. –  227 c. 

Transliteration

1 Dossanova K.K.,, Kunekova T.M., 
Zhumasheva G.K., Dossanova A.A.  Nacional’naja 
identichnost’ v sovremennom obrazovanii 
Kazahstana [National identity in the modern 
education of Kazakhstan]. // Universitet Zulii. – 
2018. –  №85(2). – C. 34. (in Russ) 

2 Sejdikenova A., Akkari A., Bakitov  A.  
Formirovanie grazhdanstva v Kazahstane 
mezhdu sovetskoj jepohoj i globalizaciej [The 
Construction of Citizenship in Kazakhstan 
Between the Soviet Era and Globalization]. 
// Obrazovanie v oblasti global’nogo 
grazhdanstva. –  2020. – C. 57-69. (in Russ)

3 Sadykova R., Myrzabekov S.M., 
Myrzabekova R., Moldahmetkyzy A. 
Vzaimodejstvie globalizacii i kul’tury v 
sovremennom mire [The Interaction of 
Globalization and Culture in the Modern World]. 
// Procedura - Social’nye i povedencheskie 
nauki. –  2014. – C. 8-12. (in Russ)

4 Baltabaev M. Osnovy muzykal’no-
jesteticheskogo vospitanija uchashhejsja 
molodezhi sredstvami tradicionnoj kazahskoj 
hudozhestvennoj kul’tury: Nauchnyj doklad 
dissertacii doktora pedagogicheskih nauk 
[Basic music-esthetic education of young 
students by means of traditional Kazakh artistic 
culture: Scientific Report of Dr. Sc. in Pedagogy 
dissertation]. – Almaty, 1994. – 68 s. (in Russ)

5 Belinskij  V. Polnoe sobranie sochinenij 
(pod redakciej S.A. Vengerova) [Complete 
works (edited by S.A. Vengerov)]. – Moskva, 
1977. –  312 s. (in Russ)

6 Barbosov S. Nacional’nye posttotalitarnye 
processy i nacional’naja politika v Kazahstane: 
Avtoreferat dissertacii doktora politicheskih 
nauk [National post-totalitarian processes and 
the national policy in Kazakhstan: Abstract of Dr. 
Sc. in Political Science]. – Almaty, 1999. – 48 c. 
(in Russ)

7 Dosanova A. Muzykal’noe obrazovanie v 
Akmolinskoj oblasti (s konca 19 po pervuju tret’ 
20 veka): Monografija [Music education in the 
Akmola Region (from the end of the 19th to the 
first third of the 20th century): Monograph]. – 
Astana: Kazah, 2013.  165 c. (in Russ)

8 Dzhumakova U. Muzykal’no-
istoricheskoe obrazovanie sovremennogo 
ispolnitelja tradicionnoj muzyki: disciplinarnoe 
i konceptual’noe sovershenstvovanie 
obrazovatel’nyh programm [Music-historical 
education of a modern performer of traditional 

Абдуразакова Г.А., Кусаинов Д.У., Мусабекова Г.К. 



13https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

music: disciplinary and conceptual improvement 
of educational programs]. // Sbornik materialov 
Mezhdunarodnoj konferencii «Tradicionnye 
muzykal’nye kul’tury narodov Central’noj Azii». 
– Almaty, 2009. (in Russ)

9 Erikson Je. Identichnost’: molodost’ i krizis; 
Perevod s anglijskogo [Identity: youth and crisis; 
Translated from English]. Moskva, 1996 – 344 c. 
(in Russ)

10 Kallio A., Partti H. Muzykal’noe obrazovanie 
dlja nacii: prepodavanie patrioticheskih idej 
i idealov v global’nyh obshhestvah [Music 
education for a nation: Teaching patriotic ideas 
and ideals in global societies]. // Dejstvie, kritika 
i teorija muzykal’nogo obrazovanija. – 2013.  – 
№3. – S. 5-30. in Russ)

11 Uzakbaeva S. Jesteticheskoe vospitanie v 
kazahskoj nacional’noj pedagogike: Dissertacija 
na soiskanie uchenoj stepeni doktora 
pedagogicheskih nauk [Esthetic education in 

Kazakh national pedagogy: Dr. Sc. in Pedagogy 
dissertation]. Almaty, 1993. – 420 c. (in Russ)

12 Zardyhan Z. Kazahstan i Central’naja 
Azija: regional’nye perspektivy [Kazakhstan and 
Central Asia: Regional perspectives]. // Obzor 
Central’noj Azii. – 2002. – №21(2). – S.167-183. 
(in Russ)

13 Bakitov A., Dzhumanova R. Kazahsko-
francuzskij i francuzsko-kazahskij razgovornik 
[Guide de conversation kazakh-français et 
français-kazakh]. – Saarbrjukken: Evropejskie 
Universitetskie Izdanija, 2016. (in Russ)

14 Arystanbekova A. Globalizacija 
[Globalization]. – Almaty: Izdatel’stvo Daik 
Press, 2007, – 302 s. (in Russ)

15 Kusherbaev K. Jetnicheskaja politika 
Kazahstana: sostojanie i perspektivy [Ethnic policy 
of Kazakhstan: state and prospects. Kazakhstan 
Development Institute]. – Almaty: Kazahstanskij 
institut razvitija, 1996. –  227 c. (in Russ)

АВТОРЛАР ЖАЙЛЫ АҚПАРАТ

Гаухар Абдикаримовна Абдуразакова PhD докторант, Абай атындағы Қазақ ұлттық 
педагогикалық университеті, Алматы, Қазақстан

Дауренбек Умирбекович Кусаинов Философия ғылымдарының докторы, профессор, 
Абай атындағы Қазақ ұлттық педагогикалық 
университеті, Алматы, Қазақстан

Гавхар Курманбековна Мусабекова Аға оқытушы,  М.Х. Дулати атындағы Тараз  өңірлік 
университеті, Тараз, Қазақстан

Гаухар Абдикаримовна Абдуразакова PhD докторант, Казахский национальный 
педагогический университет имени Абая, 
Алматы, Казахстан

Дауренбек Умирбекович Кусаинов Доктор философских наук, профессор, Казахский 
национальный педагогический университет имени 
Абая, Алматы, Казахстан

Гавхар Курманбековна Мусабекова Старший преподаватель, Таразский региональный 
университет имени М.Х. Дулати, Тараз, Казахстан

Gaukhar Abdurazakova PhD student,   Abai Kazakh National Pedagogical 
University, Almaty, Kazakhstan

Daurenbek Kussainov Doctor of Philosophical Sciences, Professor,   Abai 
Kazakh National Pedagogical University, Almaty, 
Kazakhstan

Gavkhar  Mussabekova Senior Lecturer, M.Kh.Dulaty Taraz Regional University, 
Taraz, Kazakhstan 

Қазақтың ұлттық-мәдени бірегейлігі мәселелерінің заманауи әдебиеттегі көрінісі



14     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Молдабек Е.Б., Төребаев О.Ә., Сулейменов П.М.

ӘОЖ: 001:1(091)                                         https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.02                                      

ӘБУ НАСЫР ӘЛ-ФАРАБИ – ОРТАҒАСЫРЛЫҚ 
АРАБ ТАРИХИ ДЕРЕКТЕРІНДЕ

1 Е.Б. Молдабек, 2 О.Ә. Төребаев, 3 П.М. Сулейменов

АҢДАТПА
Мақаланың негізгі мақсаты – берілген деректерді зерттеп, 
құнды мәліметтер алу, жинақталған деректер негізінде әл-
Фараби шығармаларының хронологиясын қалыптастыру. 
Жіктеліп келтірілген тарихи деректердің негізінде Әбу Насыр 
әл-Фарабидің жеке мінез-құлқының  адам, тұлға ретінде 
ғалым болып қалыптасуына қаншалықты әсер еткенін 
байқаймыз. Күнделікті күйбең тірлік пен дүние-мүліктен бас 
тартып бар күш жігерін ғылымға арнауы, оның адамгершілік 
қасиеттерінің, кішіпейілділігі мен инабаттылығына таңдануға 
болады. Артына қанша ғылыми мұра қалдырса да қарапайым 
өмір кешуі соның дәлелі.
Аталмыш мақала көптеген жылдар бойы араб қолжазба 
деректерімен зерттеу жұмыстарын жүргізген белгілі 
шығыстанушы ғалым, профессор Ә. Дербісәлі қажының 
еңбектеріне сүйене отырып жазылды.

Түйін сөздер: Әл-Фараби, дерек, Аристотель, өркениет, 
Фараб, білім, қолжазба

1 әл-Фараби атындағы Қазақ 
ұлттық университеті, 
Алматы, Қазақстан

2 Оңтүстік Қазақстан 
Медицина Академиясы, 
Шымкент, Қазақстан

3 әл-Фараби атындағы Қазақ 
ұлттық университеті, 
Алматы, Қазақстан

Автор-корреспондент: 
Е.Б. Молдабек, 
yesker.moldabek@gmail.com

Мақаланың сілтемесі: 
Молдабек Е.Б., 
Төребаев О.Ә., 
Сулейменов П.М. 
Әбу Насыр әл-Фараби – 
ортағасырлық араб тарихи 
деректерінде // Адам әлемі. 
– 2022. – № 3 (93). 
– С. 14-26.

Абу Насыр аль-Фараби в средневековых арабских исторических источниках

Аннотация: Главной целью статьи является изучение приведенных данных и получение 
ценных сведений, формирование хронологии трудов аль-Фараби на основе собранных дан-
ных. Опираясь на исторические данные, мы можем видеть, насколько характер поведение 
Абу Насра аль-Фараби повлиял на становление ученого как личности. Можно восхищаться 
его нравственными качествами, скромностью и порядочностью, отдающим всю свою энер-
гию стремлению к знанию, отбрасывая материальное благо. Доказательство тому — простой 
образ жизни, какое бы научное наследие он не оставил после себя.

Данная статья написана на основе трудов известного ученого-востоковеда, профессора 
А. Дербисали кажы, который на протяжении многих лет проводил исследование арабских 
рукописей.

Ключевые слова: Аль-Фараби, источник, Аристотель, цивилизация, Фараб, образование, 
рукопись.



15https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Әбу Насыр әл-Фараби – ортағасырлық араб тарихи деректерінде

Abu Nasir Al-Farabi – in Medieval Arabic Historical Sources

Abstract. The main purpose of the article is to study the data provided by them and obtain any 
valuable information, the formation of a chronology of al-Farabi’s works based on the collected 
data. Based on historical data, we can see how the nature of the behavior of Abu Nasir al-Farabi 
influenced the formation of a scientist as a person. We can admire his moral qualities, modesty and 
decency, giving all his energy to the pursuit of knowledge, discarding material wealth. The proof of 
this is a simple way of life, no matter what scientific legacy he left behind.

This article is based on the works of the famous orientalist, professor A. Derbisali Kazhy, who 
has been conducting research of Arabic handwritten data for many years.

Keywords: Al-Farabi, Source, Aristotle, Civilization, Farab, Education, Manuscript.

Кіріспе

Ұлы Түркі дүниесінің қара шаңырағы 
саналатын қазақ топырағынан мәшһүр 
дүниеге танымал болған аты аңызға 
айналған қолбасшылар, билеушілер, 
батырлар, кемеңгер ойшылдар көптеп 
шыққан. Олардың біразын білсек, та-
рих толқыны мен саяси ағыстың сал-
дарынан тасада қалып қойған тұлғалар 
да жетерлік. Әлем ғалымдары араб 
оқымыстысы деп келген Әбу На-
сыр әл-Фараби де тасада қалып қоя 
жаздаған қазақ топырағының тумасы.
Мың жылдан асса да ғылым шыңынан 
осы уақытқа дейін сәулесін шашып 
тұрған адамзат тарихындағы шоқтығы 
биік тұлға. Тек өткен ғасырдың 60-жыл-
дары қазақ зиялы өкілдерінің ба-
стамасымен ұлы ойшылды Отанына 
қайтарып, оның ілімдерін кеңінен на-
сихаттау қолға алынды. Кеңестік, астыр-
тын орыс шовинизмінің бұғауы қалай 
болғанда да түркі халықтары, оның 
ішінде қазақ тарихын қалпына келтіру 
жұмыстарына кедергі келтіруге ты-
рысып бақты. Мәселен, 1975 жылы                                             
А.Х. Қасымжанов пен Б.Г. Гафуровтың 
«Әл-Фараби мәдениет тарихында» 
(«Аль-Фараби в истории культуры»)атты 
монографиясы шыққан болатын. Сол 
жылы А. Қасымжанов, М. Әуезов және 
Б. Тайжановтың авторлығымен шыққан 
«Возвращение Учителя. О жизни и 
творчестве аль-Фараби» атты кітап өз 
оқырманымен қауыша алмады: тираж-

дан шыққан кітаптар алынып, жойылған 
[1,4 б.].

Әл-Фараби заманының қоғамдық 
ойын саралай келе, ол – ғылыми және 
философиялық ойдың айрықша кезеңін 
құрайтынын байқаймыз. Сол кезеңде 
қазақ топырағын мекендегенхалықтар 
мен тайпалар: қыпшақтар, үйсіндер, 
қаңлылар, соғдылар, шігіл, яғмалар 
өздерінен бұрынғы рухани мәдениет 
пен мұраның тәжірибелерін байып-
тап, соның нәтижесінде философиялық 
ілімнің алғашқы тұжырымдары мен 
жүйелері, танымның қағидалары мен 
әдістері пайда болады [2, 4 б.].

Ислам философиясының негізін қа-
лаушы, қазақтың тұңғыш маман фило-
софы Әбу Насыр әл-Фарабиден бастау 
алған, қазақ топырағынан шыққан түркі 
тілдес исламдық философияның ірі 
өкілдері Жүсіп Баласағұн, Ахмет Йассауи, 
Махмұд Қашқари және тағы басқалары 
өзінен кейінгі ұрпаққа философиялық 
мол мұралар қалдырды.

Ал Абай мен Шәкәрім салған жол 
арқылы әлемдік философия Еуропа 
мәдениеті нәрінен сусындап, қазақ фи-
лософиясын өзіндік ұлттық ерекшелік-
терімен таза кәсіби философия дәре-
жесіне көтере білді.

«Шәкірт ғана емес, ұстаздық етке-
німізді көрсететін тұсымыз» дегендей, 
ислам философиясының негізін қа-
лаушы, Еуропалық реннесанстың сер-
пін алуына түрткі болған Әбу Насыр әл-
Фарабидің ілімін ұрпақтарының бойына 
сіңдіре білу, оны насихаттау жұмысы 
қазіргі қазақ зиялы қауымының борышы 
деп блемін.



16     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Әл-Фарабидің әлемдік өркениет 
алдындағы еңбектері орасан зор. 
Нақты ғылыми мәліметтерге сүйенсек, 
әл-Фарабидің аудармалары арқылы 
ғана араб әлемі Ұлы эллиндердің 
шығармаларын сақтап қалды. Айталық, 
алғашқы христиандар ежелгі грек 
мәдениетін құдайсыздар мәдениеті 
ретінде мойындағысы келмеді. Осы-
дан келіп, Еуропада біздің дәуірімізге 
дейінгі бірінші мыңжылдықтың соңында 
ежелгі гректердің бірде-бір әдебиеті 
мен ғылыми еңбектері сақталмаған. 
Сол кезде қанат жайған жаңа діндер өз 
кезегінде өзге тілдерді үйренуге қарсы 
болды. Осындай сапырылыс кезінде 
VII-VIII ғасырларда мұсылмандар да 
ежелгі парсылардың – авесталық, 
пехлевилік, соғдылық жазбаларын 
және де ежелгі түркілердің барлық 
жазба ескерткіштерін жойып жіберді. 
Бұл жазба ескерткіштер тек ислам 
ықпалы жетпеген Монголия және Ал-
тай аймақтарында ғана сақталып қалды. 
Бірақ ислам әлемі батыс әлемімен 
салыстырғанда, әлгінде сөз болған 
сүргіншіліктердің есесіне бұрынғыдан 
да сапалы, жаңаша сипаттағы әмбебаб 
жаңа мәдени қалып жасап шықты. Міне, 
осындай серпілістен кейін ғана, христи-
андар да ояна бастады.

Х-ХІ ғасырларда христиандық фунда-
ментализм Еуропада әлі де өз күшінде 
болды. Бір қызығы, осыған қарама-қарсы 
мұсылмандық Шығыста араб-парсы-
түркілік қайта өрлеу дәуірі басталды, 
зайырлы ғылымдар тездеп өмірге ене 
бастады, көркем шығармашылық биікке 
көтерілді. Сол уақытта Таяу Шығыста, 
Иран және Орталық Азияда тілдердің 
қолдану орындары белгілі болды. «Араб 
тілі – ғылым үшін, парсы тілі – поязияға, 
түрік тілі – әскер үшін» қолданыс тап-
ты. Жалпы ислам мәдениетінің гүлденуі 
ХІІІ ғасырға дейін жалғасты. Оған дейін 
ислам мәдениеті Еуропа өркениетінің 
қарқындап дамуына шешуші ықпалын 
тигізіп үлгерген еді. Бұл үлес араб циф-

рларымен, алхимия, алгебрамен шекте-
сіп қалмады. Ең бастысы, мұсылмандық 
Шығыс адамзатқа эллиндердің ұлы ру-
хани мұраларын кейінгі ұрпаққа жеткізе 
білді. Платон, Аристотель және басқа 
да грек ғұламаларының еңбектері Бағ-
даттағы халифтің кітапханасында ғана 
сақталып қалған еді. Әл-Фараби бұл 
кітаптарды аударып, түсініктемелер жа-
зып отырды.

ХІ ғасырда Кордовада Платон мен 
Аристотель шығармалары араб тілінен 
латын тіліне аударылып жасырын 
түрде Еуропаға тарай бастайды. Осы 
кітаптардан бастап ортағасырлық Еуро-
пада реннесанс ұғымы дүниеге келді. 
Бұл латин терминін «өркендеу» деп 
қабылдадық. Негізінен Реннесанс – бұл 
эллинизмнің Еуропада өркендеуі 
[2, 4 б.]. Ол, ежелгі Греция мен ислам 
әлемінде бастау алған генетикалық бай 
тұқым болды.

Қазіргі таңда еуропалық бұқаралық 
санада ислам өркениеті Еуропа мә-
дениетіне қарама-қайшы деген пікір-
лер белең алып тұр. Бұл орайда ис-
лам әлемінің әл-Фараби сынды ірі 
тұлғаларының Еуропа ғылымы мен 
өркениетіне қаншалықты ықпал еткенін, 
осындай нақты дәлелдермен, қашанда 
еске салып отырғанымыз маңызды. Мы-
салы, әл-Ғазали, әл-Фараби, ибн Сина, 
ибн Рушдтардың ілімін жалғастырушы 
еуропалық, мұсылман ойшылдарына 
жақын ойшылдар – Спиноза, Жильсон, 
маритен, Хартман сияқты философ-
тарды айтудың өзі жеткілікті.Бұлардың 
барлығы, батыс пен ислам өркениетінің 
рухани сұхбаттасуының дәлелі.  

Зерттеу әдіснамасы

Зерттеу мақалада отандық фараби-
тану ғылымындағы түбегейлі өзгерістер 
негізге алынып (әл-Фараби мұрасын 
зерттеп-зерделеудің соны бағыттарын 
қалыптастыру, ғалым шығармаларының 
қолжазбаларын анықтау, табылған қол-
жазбаларды жинау, еңбектерін түп-

Молдабек Е.Б., Төребаев О.Ә., Сулейменов П.М.



17https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

нұсқадан тікелей қайта аудару, ғалым 
тұжырымдарын жаңаша дәйектеу), та-
рихи-салыстыру, тарихи-типологиялық, 
герменевтикалық, деректанулық бағыт-
тағы зерттеу әдістері қолданылды.

Әл-Фарабидің өмірбаяны мен оның 
еңбектерінің зерттелуі

Ғалымның толық өмірбаянын тәп-
тіштеп жазған тарихи дерек жоқ, оның 
жазған еңбектерінің санын зерттеуші 
ғалымдар шамамен 113-тен 200 тарта 
екендігін тізбектеп өткен [3, 5 б.].  

Әл-Фарабидің үзінді өмірбаяны мен 
оның еңбектері жөнінде араб-парсы 
тілінде жазылған Ан-Надим (995 ж.), әл-
Байһақи (1169 ж.), Жамал әд-дин әл-Қифти 
(1248 ж.), Қажы Халифа (1657 ж.), латын 
тілінде жазған Венике (1448 ж.), Камера-
риус (1638 ж.), француз тілінде жазған 
Козегартен (1844 ж.), неміс тілінде жазған 
Генрих Зутер (1902 ж.), ағылшын тілінде 
жазған Георг Сартон (1927 ж.), түрік тілінде 
жазған А.Сайылы мен Һ.Үлкен (1950 ж.), 
орыс тілінде жазған С.Н. Григорян (1958 
ж.), өзбек тілінде жазған М. Хайруллаев 
(1963 ж.)  және басқа да зерттеушілердің 
еңбектерін ерекше атап өткен жөн [4, 4 
б.]. Ғұламаның еңбектерін қазақ ғылымы 
мен жұртшылыққа таныстыруда А. Ма-
шанов, Ә. Әлімжанов, А. Қасымжанов, 
А. Көбесов, Д. Кішібеков, М. Бурабаев, Ғ. 
Құрманғалиева,Ә. Дербісалиев, Ж. Алта-
ев және басқа да ғалымдардың еңбектері 
көптеп шығарылды. Сондай-ақ әл-Фараби 
еңбектерін түпнұсқадан қазақ тіліне ауда-
ру жұмысы кеңінен қолға алынды (Ж. Сан-
дыбаев, Ы. Палтөре және басқалары) [5, 5 
б.].

Әл-Фарабидің ғылыми өмірбаянына 
қатысты Мысрда, Сирияда және Иран-
да жекелеген авторлар жазғанымен, 
олар орта ғасырлық мұсылман шежіре-
шілерінен аса алмады. Өзбек ғалымы 
Мұзаффар  Хайруллаев (1931-2004 ж.ж.) 
айтқандай, Фарабидің ғылыми өмір-
баянын белгілі бір хронологиялық жүйе 
келтіру осы уақытқа дейін мүмкін болмай 

отыр [6, 97 б.]. Оның себебін араб, парсы 
және түрік ғалымдары Әбу Насырдың 
адамдармен көп араласпай, жападан 
жалғыз аскеттік өмір сүргенімен байла-
ныстырады [7, 41, 42 б.]. Осы себептен 
ғалым жөнінде азын-аулақ жазып өткен 
Захир ад-дин Әбу-л Хасан әл-Байһақи, 
Жамал ад-дин әл-Қифти,Шамс ад-дин 
Әбу-л Аббас Ахмет ибн Халликан, ибн 
Әби Усайбиға секілді шежірешілердің 
жазған деректері таптырмас қазына бо-
лып табылады.

Захир ад-дин Әбу-л Хасан әл-
Байһақидың (1099-1170 ж.ж.) «Та-
тимай сувану-л хикма» («Даналық 
сөздерге толықтырма») атты еңбегінің 
көшірмелері қолжазба күйінде Теһран, 
Ташкент, Бомбей, Хайдарабад және 
Лондон кітапханаларында сақталған. 
Шығарманың кейбір беттері ағылшын 
тіліне аударылып өткен ғасырдың 
60-жылдары Үндістанда жарық көрген. 
Негізінен әл-Байһақи бұл еңбегінде 
мұсылмандық шығыс елдерінен шыққан 
озық ойлы фәлсафашылар, дәрігерлер, 
астрономдар, математиктердің өмір-
баяны мен еңбектері жөнінде баяндап, 
қызғылықты деректер келтіреді. Бұл 
кітаптың әл-Фараби жөніндегі тарауында 
ғалымның өмірінің түрлі кезеңдерін ба-
яндай отырып, оның шығармашылығына 
тоқтап өткен. Әбу Насырдан екі ғасырдан 
кейін өмір сүрген әл-Байһақидың шы-
ғармалары зерттеушілер үшін құнды 
жазба деректеріне жатады.

Әл-Фарабидің өміріне байланысты 
тың деректер келтірген ХІІІ ғасырда өмір 
сүрген келесі бір араб тарихшысы Жа-
мал ад-дин әл-Қифти (1172-1248 ж.ж.) 
ғалымның еңбектеріне ерекше баға беріп, 
оның ғылымға қосқан үлесін айқындады. 
Сондай-ақ әл-Қифти Әбу Насырдың за-
мандастары мен шәкірттері жөнінде 
бұрын кездеспеген тарихи әңгімелерді 
жазып өтіп, әл-Фарабидің 72 трактатын 
атап көрсетеді [8, 277-280 б.].

«Уафайат әл-ағайан уа анба абна 
аз-заман» («Ұлы адамдардың қазасы 

Әбу Насыр әл-Фараби – ортағасырлық араб тарихи деректерінде



18     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

және заманының ұлдары жайлы 
мағлұматтар») атты кітіаптың авторы 
тарихшы ибн Халликан исламға дейін 
және онан кейін өмір сүрген ақындар, 
әдебиетшілер, тарихшылар, ғалымдар, 
халифалар және әкімдердің өмірі жайлы 
деректерді алға тартады. Мақаламыз-
дың өзегі болып отырған ұлы ойшыл 
әл-Фараби бабамыздың Фараб (Отырар) 
шаһарында туылып, тегі түркі екенін ай-
тып, ол жөнінде теңдесіз мағлұматтар 
береді.

Әбу Насыр әл-Фараби жөнінде  
араб тарихшыларының ішінен ғалым, 
белгілі дәрігер Ибн Әби Усайбиғаның 
(1203-1270 ж.ж.) «Уйуну -л анба фи-т 
табақату-л атибба» («Дәрігер топтары 
жайлы жаңалықтардың қайнар көзі») 
[9, 117 б.] атты дәрігерлер жайында 
жазған библиографиялық еңбегі үлкен 
орын алады. Кезінде бұл тарихи де-
рек бірнеше мәрте Каирде, Бейрутте 
жарық көрді (Әбсаттар қажы Дербісәлі 
ағамыз 1881 жылы Каирде шыққан ба-
сылымын пайдаланған). Бұл кітаптың 
15-тарауы «Шамнан шыққан мәшһүр 
дәрігерлер тобы» деп аталып, Әбу На-
сыр әл-Фарабимен басталған. Кітапта 
Фарабидің басқа деректерде кездеспе-
ген дәрігерлік іліміне тоқталып, онымен 
қатар Сайф ад-Дауланың сарайында 
өткізген өмірін, Мысырға сапары жайлы, 
грек философиясының ерте кездегі аху-
алы жөнінде, әл-Фарабидің Аристотель 
мен Платонның фәлсафалық ілімдерін 
қалай меңгергені жөнінде құнды дерек-
тер берген. 

Жылнамашы-ғалым Усайбиға осы 
еңбегінде Фарабидің 105 трактатының 
атын атайды. Қазіргі фарабитанушы-
лар арасында ойшылдың қанша еңбегі 
болғаны және оның атаулары жөнінде 
нақты бір шешім болмағандықтан 
бұл тарихи деректің құндылығы 
осыдан-ақ байқалып тұр. Бұл еңбектің 
көшірмесін Әбсаттар қажы Дербісәлі 
ағамыз 1975-1976  жылдары Марок-
ко араб мемлекетінің астанасы Рабат 

шаһарындағы V Мұхаммед атындағы 
университеттің кітапханасынан 
көшірмесін алған [7, 54 б.].

ФАРАБТАН  ШЫҚҚАН  ФӘЛСАФАШЫ
Жамал әд-дин әл-Қифти (1172-1248) – 

араб ғылымының тарихшысы

Мұхаммед бин Тархан Әбу На-
сыр әл-Фараби – Фараб шаһарынан 
шыққан фалсафашы. Бұл қала өзеннің 
арғы шетінен басталатын түркілер 
елінде жатыр. Мұсылман жамағатында 
әл-Фараби көтерілген биікке шыға 
алған фәлсафашы болған жоқ. Ол әуелі 
Иракқа келген соң, Бағдатта түпкілікті 
тұрып қалды. Халифа әл-Мұқтадырдың 
патшалық құрып тұрған кезінде (908-
932), тыныштық қаласында ғұмыр кеш-
кен Йуханна бин Жиладтан фәлсафа 
ілімінен дәріс алды. Ол (Йуханна) 
ілімдер жайлы айтқан титтей де бол-
са пайдасы зор мәселелерді санасы-
на тоқи берді. Кейінірек әл-Фараби де 
ұстазына ұқсап өзінің ойын өте ұқыпты 
әрі жеңіл түсіндіретін дәрежеге жетті. 
Әл-Фараби көбіне логикаға түсініктеме 
жасады, оның құпия, жұртқа беймағлұм 
жақтарына қатты зер салып, жамағатқа 
ұғынықты етті. Логиканы көпшілік 
түсінетіндей етіп түсіндірме жазды. 

Әл-Фараби өз ойларын өзгелерге 
өте қарапайым тілмен жеткізуші еді, 
тіпті кезінде әл-Кинди аяқтай алмаған 
мәселелерді де шешті. Ол кезде қазір-
гідей (ХІІІ ғ.) ғылымды таңдап, жіктеп 
түсіндіру әдісі жоқ еді, ал әл-Фараби бол-
са мұны бірінші болып жазды. Логикаға 
түсініктеме жасады. Сондай-ақ бұл әдісті 
басқа да пәндерге қолдана білді. Ақыры 
ол өз еңбектерінде ойлаған мақсатына 
жетті. Ұлағатты ғалым болып, зор қадір-
құрметке бөленді. 

Арада біраз уақыт өткен соң, ол 
тағы өзінің «Ихса әл-улум уа-т тағриф 
би-аградаһа», яғни «Ғылымды жіктеу 
және мақсатты айқындау» атты белгілі 
еңбегін жазды. Бұл салада да (ғылымды 

Молдабек Е.Б., Төребаев О.Ә., Сулейменов П.М.



19https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

жіктеуде) әл-Фараби бірінші еді, өйткені 
оған дейін ғылымның мұндай са-
ласымен айналысқан ешкім болған 
жоқ. Сондықтан да ғылым, біліммен 
әуестенгендер оның кітабын жетекшілік 
етпей, яки еңбектеріне соқпай өте ал-
майтын. Кейінірек барлығы да оның (әл-
Фарабидің) ізімен кетті.

Әл-Фараби «Платон мен Аристотель-
дің мақсаты» атты кітабында олардың 
фәлсафа, құқық пен інжу-ой маржан-
дарын сүзген сөз өнері хақындағы 
еңбектерінің түпкі ой-мақсатын жіті 
аңғарды, оларға өз тарапынан зор 
баға берді. Өз кітаптарында ғылымның 
белгісіз болып келген пайдасы және 
олардың арақатынасы жайлы салиқалы 
ой айтты.

Сонан соң Платонның фәлсафасын 
зерттей бастады, оның еңбектеріне 
лайықты атаулар берді. Ол Аристотельдің 
фәлсафалық еңбегіне алғы сөз жазды. 
Аристотель фәлсафасын бақайшағына 
дейін зерттеп, (жұртқа) ұғынықты етті. 
Сонан кейін барып Аристотельдің ло-
гикасы мен жаратылыстану ілімі жайлы 
кітаптар жазды.

Мен фәлсафаны соншалықты 
жеріне жеткізе талдап, әркез өте 
ұғынықты етіп, түсіндірген әл-Фарабидің 
кітабынан өзге еңбекті білмеймін. Ол 
сан алуан ғылым жайлы жалпы ойла-
рын айта келе, ғылымның әр түріне 
жете тоқталады. Әл-Фараби болмаса, 
Аристотельдің «Категориясының» мән-
мағынасын, ойын түсіну қиын болар еді, 
тек әл-Фараби арқылы ғана Аристотель 
еңбектерінің мәнін бажайладық. Мұндай 
жағдай ғылым тарихында болған бірінші 
құбылыс еді. Кейіннен ол тәңірлік (улум 
әл-илаһи) пен азаматтық ілім (илм 
әл-мадани) хақында еңбектер жазды. 
Екеуі де баға жетпес кітаптар. Біріншісі 
«Қайырымды азаматтық жайлы» делінсе, 
ал екіншісі «Қайырымдылықтың белгілі 
құпиясы» деп аталады. Бұл еңбектерде 
ол Аристотель іліміндегі «Метафизика-
ның» аса зор маңызын, сондай-ақ 

оның алты рухани принципін сөз 
етеді, дене материясы, олардың жүйесі 
жайлы әңгімелейді (Метафизиканың 
арақатынасын санамен екшелейді). Әл-
Фараби ондай кітаптарында адамның 
(адамдық) қасиетін, мінез-құлқының 
ерекшеліктерін сипаттайды. Жан мен 
фәлсафаның арақатынасын ашады. 
Қайырымды және қайырымсыз қала 
түрлерін жіктей отырып, осы шаһардың 
мұқтажы, оның әкімі жайлы әңгімелейді.

Әбу Бишр халифа ар-Ради билік 
құрған тұста (934-940) Бағдатта қайтыс 
болды. Әбу Насыр әл-Фараби Халаб 
қаласының әміршісі Сайф ад-Дауланың 
сарайында біраз тұрғанымен, кейін одан 
кетіп қалды да, тікелей сопылық өмір 
жолына түсті. Сайф ад-Даула оны қатты 
түсінген. Кейінірек әл-Фараби Шам 
шаһарына қоныс аударып, (һижраның) 
339 жылы сонда көз жұмды [10, 76 б.].

Онан кейін Жамал ад-Дин Қифти әл-
Фарабидің  72 еңбегін тізіп өтеді.  

ФИЛОСОФ ӘЛ-ФАРАБИ
Ахмет Ибн Халикан (1211-1282)- 

арабтың өмірбаяндық тарихшысы

Әбу Насыр Мұхаммед бин Тархан 
Узлағ әл-Фараби – логика, әуезтану 
және басқа да ғылымдар бойынша 
көптеген еңбектердің авторы. Ол – аса 
ірі мұсылман фәлсафашыларының (ак-
бар фаласифа) бірі. Солардың (яғни 
мұсылман ғалымдарының) ешқайсысы 
да оның өресіне жеткен жоқ. Әбу Әли 
ибн Сина шығармаларын жазу үстінде 
оның еңбектерін пайдаланғанын, сол 
арқылы мәшһүрлікке қолы жеткенін 
еске алады. Әл-Фараби түркі еді, өз 
елінде дүниеге келді, сонда өсті, оның 
туып өскен шаһары хақында Алла 
мұрсат берсе, мақала соңында айтамыз. 
Әл-Фараби өз елінен тысқары шығып, 
Бағдатқа жеткенше саяхат шегеді. Бұл 
кезде ол түркі тілін білуші еді, араб тілін 
кейін үйренді де, осы тілдің нағыз білгірі 
болды. Бағдатқа келген соң, арада біраз 

Әбу Насыр әл-Фараби – ортағасырлық араб тарихи деректерінде



20     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

уақыт өткеннен кейін ол фәлсафамен 
(әл-улум әл-хикма) шұғылданды.

Әл-Фараби Бағдатқа келген кез-
де мұнда мәшһүр философ Әбу Бишр 
Матта бин Йунис  тұратын. Ол қарт еді, 
жамағатқа логикадан дәріс оқитын, өзі 
осы пән бойынша көптеген еңбектің 
авторы болатын. Ол Аристотель ілімінің 
(оны түсіндіру жөнінен), әсіресе логи-
ка саласының маманы еді. Күн сайын 
оның дәрісіне логиканы үйреніп жүрген 
адамдар жиналатын. Ол Аристотельдің 
логикасын оқу үстінде шәкірттеріне 
түсініктеме беріп отыратын. Әбу Бишр 
Маттаға теңдесер ешкім жоқ еді. 
Осы ұстаз өз шығармаларында жазу 
ерекшеліктері және түсіндермесінің 
ұғынықтылығымен, сондай-ақ күрделі 
нәрсені қарапайымдатумен атағы 
шыққан. Сондықтан да бір ғалым маған 
мынаны айтып еді: «Егер Әбу Насыр Әбу 
Бишрдан тағылым алмағанда , абстрактілі 
идеяларды түсіндіруде, ұғуда жеңіл 
терминдерді қолдана алмас еді. Әбу 
Насыр оның сабақтарынан әсте қалған 
емес. Қашанда оның шәкірттерінің ара-
сында жүрді.»

Әл-Фараби Бағдатта көп тұрған жоқ. 
Арада біраз уақыт өткеннен кейін Хар-
ран шаһарына кетті. Ол кезде мұнда хри-
стиан дінді, жан-жақты оқымысты, логи-
ка маманы Йуханна бин Хайлан тұратын. 
Әбу Насыр одан логиканы пайдалану-
дың ерекше тәсілі жайынан тағылым 
алды. Сөйтті де, қайтадан Бағдатқа 
оралды. Осында зор құштарлықпен 
фәлсафаны зерттеді. Аристотельдің 
барлық еңбегімен танысты. Оның иде-
яларын тез түсінетін қабілетке жетті. 
Естуімше, Әбу Насыр әл-Фараби өз 
қолымен: «Мен бұл кітапты жүз рет оқып 
шықтым», – деп Аристотельдің «Жан ту-
ралы» кітабына жазыпты. Сол сияқты 
Аристотельдің «Физика» кітабына: «Мен 
бұл кітапты қырық рет оқып шықтым, 
сонда да қайта оралуға мәжбүрмін», 
– деп жазған көрінеді. Бірде қайсыбір 
зиялы адамдар Әбу Насырдан: «Сіз көп 

білесіз бе, жоқ әлде Аристотель көп біле 
ме?» – деп сұраған. Сонда ол былай деп 
жауап беріпті: «Егер мен оның зама-
нында өмір сүрген болсам, шүбасыз, ең 
ұқыпты шәкірттерінің бірі болар едім».

Әбу-л Қасым Сағид бин Ахмет 
бин Абд ар-Рахман бин Саид әл-
Куртуби (андалусиялық араб ғалымы –                           
Ә. Дербісәлі) өзінің : «Ғылымдар топта-
ры (Табақату-л  хукама)» атты еңбегінде 
былай дейді: «Әл-Фараби – нағыз 
мұсылман фәлсафашысы, ол әмірші әл-
Мұқтадыр (908-932) билік еткен дәуірде 
Бағдатта Йуханна бин Хайланнан (бұл 
кісі тыныштық шаһарында (Бағдатта) 
дүниеден қайтты) логиканы үйренді. 
Ол (әл-Фараби) бұл пән бойынша күллі 
мұсылман фәлсафашыларын қуып жетті, 
сөйтіп логиканы кемеліне келтіріп, 
баршаға түсінікті, ұғынықты етті. Оның 
жұртқа құпия, беймағлұм жақтарының 
сырын ашты. Сондықтан да ол әл-
Кинди  және басқалар шешімін таба 
алмаған «талдау» (тахлил)мәселесінде 
аса дарындылығымен көрінді, Өз кітап-
тарында ол қарапайым терминдерді 
пайдалана отырып, логиканың бес 
тәсілін (маууад әл-мантық) түсіндірді. 
Осы бес тәсілді пайдалана білудің амал-
дарын айтады.

Сондықтан да оның еңбектері осы 
пән бойынша аса қанағаттанарлық, 
оның бойында ерекше қасиеттер бар. 
Кейінерек ол әрбір пәнді көрсете оты-
рып, ғылымды жіктейтін туындысын 
жазып бітірді. Бұрын дәл осылай етіп 
ешкім еш нәрсе жаза алмаған еді, 
сол себепті де оның бұл шығармасы 
– ғылыммен әуестенгендер үшін тап-
тырмас құрал».  Осымен Ибн Саид айт-
қандарын тамамдайды. Ол жоғарыда 
жазғандарынан бөлек Әбу Насырдың 
кейбір еңбектерінің атын атай отырып, 
тақырыбын да айқындаған. Бағдатта 
Әбу Насыр ғылымның осы саласын 
толығымен игеріп, жоғары мәртебеге 
ие болғанша айналыса берген. Көптеген 
кітап жазған. Кейін Шамға барғанымен, 

Молдабек Е.Б., Төребаев О.Ә., Сулейменов П.М.



21https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

онда да көп аялдамаастан Мысырға 
тартқан. Ол өзінің «Ас-Сийаса әл-
маданийа» («Азаматтық саясат») деген 
кітабын Бағдатта бастаған, Мысырда 
аяқтаған. Кейінірек Шамға қайта ора-
лып, сонда тұрып қалған....

Шамға келген соң, ол бау ішіндегі 
бұлақ басында күн кешіп, шығармала-
рын жаза берген. Ол дәптереге өте 
аз жазып, өз ойларын көбінесе жеке 
парақтарға түсіретін болған. Оның 
көптеген шығармасының жоғалып кет-
кені осы бір жайтпен байланысты. Оның 
өз үйі болмаған, ол ешқашан да өз қамын 
ойламаған өте қарапайым жан еді. Сайф 
ад-Даула оған қазынадан күн сайын 4 
дирхем беріп тұруды бұйырған, өйткені 
әл-Фараби осы мөлшерді қанағат ет-
кен. Өле-өлгенше осылай күн кешкен 
ол һижраның 339 жылының раджаб 
айында Шамда дүниеден қайтқан. Оған 
Алла тағаланың рахымы түссін. Сайф ад-
Даула серіктерімен бірге оны жерлеуге 
келген. Осы кезде әл-Фараби 80 жаста 
еді. Оны Шам шаһарының сыртындағы 
«Баб ас-сағирде»  («Кіші қақпада») жер-
леген. Алла тағалам оған иман байлығын 
берсін».

Әл-Фараби өзінің қолжазбасында 
«Турхан» деген сөздің «Тархан» деп 
оқылатындығын айтады. Бұл – түркі 
есімдері. Ал әл-Фараби ныспысы Фа-
раб шаһарына байланысты алынған, 
қазір Атрар деп аталады. Бұл қала Шаш  
шаһарының арғы жағында, Баласағұнға 
таяу жерде. Тұрғындарының барлығы 
имам аш-Шафиғи мәзһабын ұстанады. 
Алла тағала оған риза болсын. Бұл өзі 
түркілердің астана қалаларының бірі. 
Парсы жерінің шекарасына таяу жатқан 
тағы бір сыртқы Фараб қаласынан ай-
ыру үшін бұл шаһарды олар (түркілер) 
«ішкі Фараб» деп атаған. Сейхун (Сыр-
дария) өзенінің арғы жағында Қашғар 
қаласына жақын, яғни түркілердің шека-
расына тақау Баласағұн шаһары бар. Ал 
Қашғар – Син (Қытай) елімен шекаралық 
аралықта жатқан үлкен қалалардың 

бірі, әрине, құдіретті Алла тағалам мұны 
бізден артық білсе керек.

ШАМНАН ШЫҚҚАН ДӘРІГЕР
Ибн Әби Усайбиға (1203-1270)

Ортағасырлық араб дәрігері және 
дәрігерлердің өмірбаяндық сөздігінің ав-
торы

Әбу Насыр Мұхаммед бин Мұхаммед 
бин Узлағ бин Тархан Фараб (Отырар) 
шаһарынан шыққан. Бұл қала Хорасан 
жерінде, түркілер елінде. Оның әкесі 
түркі текті әскер қолбасшысы бола-
тын. Әбу Насыр біраз уақыт Бағдатта 
тұрғанымен, кейінерек Шамға (Сирияға) 
қоныс аударды, сонда ғұмыр кешіп, 
кейін сол жерде шаһид болды.Ал Алла 
тағаланың рақымы түскір кемеліне кел-
ген фәлсафашы (файласуфан камилан), 
мейірімді имам (имаман фадилан), 
мұсылмам құқығының нағыз білгірі 
ретінде танылды. Математика саласын-
да (әл-улум ар-риадиа) да білгір ретінде 
көрінді. Өзі ақкөңіл, салиқалы, ойлы, жер 
үстінің уақ-түйек күйбеңін күйттемейтін, 
азға қанағат,барға тәуба қылған дана-
тын. Ол медицина (синағату-т тыбб) 
саласында, әсіресе, бүйрек ауруының 
нағыз білгірі еді... Сайф ад-дин Әбу-л 
Хасан Әли бин Әбу Әли әл-Амади бірде 
маған: «Әл-Фараби бірінші рет Димашық 
(Дамаск) бағының күзетшісі болған. Ол 
сонда отырып фәлсафамен айналыс-
ты. Таңертеңнен кешке дейін соған 
қарап шұқшиып отыратын. Осы пән 
мағынасының түсінуге қиын жерлерін 
ашты. Тіпті ол науқастанып жатып та, 
түн кездері болса да кітап оқиты, көңіл 
күйін кітап оқумен аулаушы еді. Ал кин-
дил (шам) таңға дейін жанып, оған түнгі 
сақшыдай қызмет ететін. Осылай күндер 
өте берді. Күндердің күнінде ол ұлы 
ғалым болды. Тамаша шығармаларымен 
жұрт назарын өзіне аударды. Оның жа-
нында жүретін көптеген шәкірті болды», 
– деп еді. Шынында да, ол өз дәуірін жеке 
жарып шыққан адамды. Мұның өзі оның 

Әбу Насыр әл-Фараби – ортағасырлық араб тарихи деректерінде



22     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

дәуірі үшін таңғажайып ғаламат жайт еді. 
Аса қатты қадірлегендіктен, әмір Сайф 
ад-Даула оны қастерлеп, сарайынан 
орын беріп, өзіне жақын тартты. Әбу На-
сыр оның сарайындағылардың ішіндегі 
ұлылардың ұлысы еді. Әмір Сайф ад-
Даула (сондықтан да) Әбу Насырдың 
ықпалында болды. Кейбір шайхылар: 
«Әбу Насыр 338/949  жылы Мысырға 
сапар шегіп, соңыра Димашыққа орал-
ды да,339/950 жылдың раджаб айын-
да Сайф ад-Даула Әли бин Хамданның 
қолында қайтыс болды», – дейді.

Сайф ад-Даула өзіне жақын, арнайы 
он бес нөкерімен оның жаназасына 
келді. Әл-Фараби Сайф ад-Дауланың са-
райын талақ етіп кетіп қалғанда, әмірші 
оны «қажетіне жаратсын деп қазынадан 
бөлген 4 күміс дирһемнен тұратын 
садақаны алмап еді» деп еске алушы 
еді. Оның үйі де, мекен-жайына түсіп 
тұрған кірісі де жоқ-тын. (Сондықтан 
да) ол ештемені күйттемейтін, райхан 
йісі бар шарап ішіп, қозының жүрегін 
қорек ететін. (Кейбіреулер) «Әбу На-
сыр алғаш қади (қазы) болып еді, оның 
билігінің әділдігі сонша – кесіміне 
мойынсұнбайтын кісі болған емес. Ол 
нені айтса да анық, дәл білетін қырынан 
көрінеді» деуші еді. Сондай-ақ (халық) 
«ол әр кеш сайын жатағынан шығып, 
баққа күзетші ретінде барып,  сонау 
таңға дейін кітап оқумен шұғылданатын» 
дейтін-ді. Ол әуезтануды жақсы білетін. 
Оның (музыка жайлы) еңбегінің 
тиянақты, тыңғылықты жазылғандығы 
сондай, – оған қосып-алар ештеме жоқ-
ты. Ол керемет әуездік аспап жасап 
шығарды. Соның иінді жерінен шығатын 
әуенді тыңдағанда немесе өзі сол аспап-
та ойнағанда керемет тебіренуші еді. 

Оның фәлсафаны оқуына мына бір 
жағдай себеп болды деседі. Бір кісі Ари-
стотель еңбектерінің ішінен бірнеше кі-
тапты сақтай тұруды өтініп әл-Фарабиге 
қалдырып кетеді. Ол алып қалады да, 
әуелі бірсыпыра қарап шыққан соң, 
кейін құнығып оқи бастайды. Содан ол 

кітаптардың мағынасын түгел түсініп 
(кейінірекке дейін), нағыз фәлсафашы 
болғанша оқи берген көрінеді. Әл-
Фарабидің «Фәлсафа» деген сөздің 
мағынасы қандай?» деген сауалға бер-
ген жауабын келтірейік. Ол былай деген: 
«Философия – грек сөзі, арабтар оны 
өзге тілден (грек тілінен) қабыл алған, 
бұл сөз арабтарда  (әуелі) «файласуфан» 
деп аталып кетті. Осы сөздің «даналықты 
сүйемін» деген мағынасы бар. Бұл грек 
тілінде «фил» және «суф» деген екі сөзден 
тұрады. Фил-сүю (махаббат), суфиан – 
даналық. Ал «файласуф» деген сөздің өзі 
(жоғарыда айтқанымыздай) «фәлсафа» 
деген сөзден шыққан. Аталған сөз грек 
тілінде «файласуфус» болып айтыла-
ды. Бұл сөздің этимологиялық жағынан 
алғанда мағынасы көп, «әсер еткіш» де-
ген мағынасы осы фәлсафаға жақын жа-
тыр...»

Әбу Насыр әл-Фараби өзінің «Фәл-
сафаның пайда болуы» деген еңбегінде 
«былай депті дегенсөздер бар» дейді 
(жұрт). Біз осы еңбектің біраз жерінен 
(үзінді) келтіре кетуді жөн көрдік. Ол 
былай деген: «Фәлсафашылардың 
фәлсафашысы (Аристотель) грек пат-
шалары (мулук әл-йунанин) тұсында 
мәшһүр болып еді. Аристотель қайтыс 
болғанымен, әл-Искандария (Алексан-
дрия) қаласында оның даңқы жайыла 
берді. Оның ілімі өз қалпынан өзгермей, 
он үшінші падишаның билік құрып 
тұрған кезіне дейін жетті. Сол дәуіроде 
12 дана бар еді. Соның бірі атақты Бан-
дриникус атты кемеңгер болатын. Пат-
ша тағына әйел келіп отырған тұста, ол 
әйелді римдік Агустус жеңіп, мерт етті 
де, Астахуз әмірші болды. Ол таққа оты-
рып жарлығын жүргізе бастаған соң, 
кітап қоймаларына да назар аудара 
бастаған. Кітап шығару ісіне қызығып 
жүріп Аристотель кітаптарының бір 
нұсқасын тауып алған. Бұл табылған 
кітап (Аристотельдің) көзі тірі кезіндегі 
нұсқасы еді. (Астхауз) Аристотель 
жазбаларының түсініксіз жерінің сыры 

Молдабек Е.Б., Төребаев О.Ә., Сулейменов П.М.



23https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

мен қырын ашып отырған оқытушылар 
және фалсафашылармен де ұшырасады. 
Аристотельдің өзі мен шәкірттерінің көзі 
тірісінде жарық көрген (яғни өзі тау-
ып алған) кітаптың көшірмесін түсіруді 
бұйырады. Міне, осылай (Аристотельдің) 
ілімі оның табылған осы кітабынан ба-
сталады. Ал өзге көптеген кітабын ол 
жоқ қылуға бұйырады. Аристотельдің 
табылған кітабын Андриникус тәртіпке 
келтірген соң, римдіктердің патшасы 
осы нұсқаны өзімен бірге Римге алып 
кетіп, көшірмесін әл-Искандарияда 
қалдыруға бұйырады. Сондай-ақ ол 
Андриникуске «өз орныңа басқа бір 
оқымыстыны қалдыр да, менімен бірге 
Римге жүресің» деп әмір етеді. Аристо-
тель ілімі мұнда (әл-Искандария) ұзақ 
уақыт христиандар келгенше өзгермей 
қала берді. Христиандар римдіктердің 
ілімін әл-Искандариядан аластады. 
Христиандардың патшасы (сол кездегі) 
ғұламаларды жинаған соң, Аристотель 
ілімін бұрынғы күйінен өзгертпей, бағзы 
қалпында сақтауға, яғни жалғастыра 
беруге әмір етті. Себебі христиандар 
Аристотельдің логикалық және басқа 
да «болмыстың түрлерінен» (ал-ашкал 
ал-уджудуийа) (тұратын) еңбектерімен 
таныса келе, олардың ешкімге келтіретін 
зияны жоқ екенін түсінді. Аристотель 
ілімі, міне, осылай байырғы күйінше 
өзгермей Ислам (дәуірі) келгенше күн 
кешіп жатты. (Исламнан соң) Аристо-
тель ілімі әл-Искандария шаһарынан 
Антакия (Сирия) қаласына көшірілді де, 
бұрынғысынша өмір сүре берді. Сол 
кезде онда үлкен бір ғұлама бар еді. 
Одан тағлым алғандардың ішінде Хар-
раннан, Марыдан шыққандар да бар еді. 
Олар Харраннан Исраил әл-Асқари мен 
Қауири, Марыдан Ибраһим әл-Марузи 
мен Йуханна бин Хилан еді. Ибрахим 
дін оқуымен айналысты да, Қауири 
өзгелерге тағылым берді. Ал Йуханна 
бин Хайлан да дін мәселесімен айналы-
сты. Ибраһим әл-Марузи Бағдатқа көшіп 
келіп, сонда тұрып қалды. Әл-Марузиден 

сол уақытта болмысы үйреніп жүрген 
Матта бин Йунис дәріс алды».

Әбу Насыр әл-Фараби өзі жайлы 
айта келе, Аристотельдің «Дәлел жайлы 
кітабын» («Китаб ал-бурхан») Йухан-
на бин Хайланнан және басқалардан 
оқығанын айтады. Бұрын білмей 
және араб тілін оқымай тұрып-ақ ол 
«болмыстың» кейбір түрлерін көре-
гендікпен ашқан. Кейін мұсылман мұ-
ғаліммен (оқымыстысымен) ақылдаса 
отырып, «болмыстың» кейбір түрлері 
жайлы оқып беруді сұраған еді. Со-
лай бола тұрса да, бірте-бірте оның өзі 
де «болмыстың кейбір түрлері» туралы 
жаза бастаған. Әбу Насыр сондай-ақ өзге 
«Дәлел жайлы кітапты» да оқығандығын 
айтқан.

Алла тағаланың рақымы түскір Амми 
Рашид ад-дин Әбу-л Хасан Әли бин Ха-
лифа маған былай деп еді: «Әл-Фараби 
339 жылы раджаб айында Сайф ад-Даула 
бин Хамданның қолында қайтыс болды. 
Ілім-білімді халифа әл-Мұқтадырдың 
билік құрып тұрған тұсында күн кеш-
кен Йуханна бин Хайланнан Бағдатта 
үйренген...» Сол кездегі ғұламалардың 
бірі – Әбу-л Мубашир Матта бин 
Ибраһим әл-Марузиден оқыған да, ха-
лифа ар-Радидің тұсында 323/934, яки 
329/940 жылдары көз жұмған...

Әбу Насырды мәшһүр еткен алғашқы 
еңбектерінің бірі – «Ихса ал-улум уа-т 
тағриф биаградаһа» («Ғылымды жіктеу 
және мақсатты айқындау») деген ту-
ындысы. Өйткені оған дейін осындай 
тақырыпта кітап жазған ешкім болмаған. 
Ғылыммен әуестенгендер осы кітапты 
басшылыққа алмай, бұл кітапқа соқпай 
кете алмаушы еді. Олардың ой-өрісін 
дамытуда аталған еңбектің рөлі ұлан-
ғайыр. Оның (Әбу Насырдың) зерттеу 
объектісі болған (тағы бір) «Платон мен 
Аристотель сынды фәлсафашылардың 
мақсаты жайлы» атты кітабы бар. Бұл 
еңбегімен ол өзінің фәлсафа ілімін 
қаншалықты жетік меңгергендігін 
дәлелдеп берді. Осылай ол ғылым 

Әбу Насыр әл-Фараби – ортағасырлық араб тарихи деректерінде



24     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

құпияларын аша берді, ғылымның 
(адамға) пайдасын түсіндірді. Әл-Фараби 
әуелі Платонның фәлсафасын зерттеді, 
мақсатын айқындады. Сонан соң бірте-
бірте Аристотельдің фәлсафасын иге-
ре бастады, оған таңғаларлық алғы сөз 
жазды. Сол арқылы өзі де бірте-бірте 
(Аристотельдің және оның фәлсафасын 
біле бастады), фәлсафаны бақайшағына 
дейін талдап, жіктеді. Аристотельдің 
мақсатын айқындай отырып, оның 
физикалық, логикалық еңбектері 
хақында түсіндірмесі бар бірнеше кітап 
жазды. Аристотельдің бізге бірінші рет 
жеткен «ал-илму-л лаһи» (Метафизи-
ка) деп аталатын кітабының түсініксіз 
жерлерін ашты. Өзінің осындай түсіндір-
мелерден тұратын кітаптарының жалға-
сын (Аристотельдің) «әл-илм ат-табиғи» 
(«Жаратылыс тану ғылымы») атты 
еңбегіне түсіндірме жазумен аяқтады. 
Мен фәлсафадан дәріс алуда осыдан 
артық пайда келтірген өзге дүниені 
білмеймін, себебі тек әл-Фараби ғана 
бүкіл ғылымның мағынасын, ерекшелігін 
жақсы білгендіктен, осындай туынды-
ларды қалдырды.

Аристотельдің «Категориясын» түсін-
дірудің бұрын тәсілі жоқ еді, ал әл-Фараби 
болса бұған да түсініктеме жасай отырып, 
ғылымды қалай зерттеу (үйрену) керек 
екендігін түсіндіріп, өзгелерге өнеге бол-
ды. Сондай-ақ Әбу Насырдың «Метафи-
зикасынан» басқа «Азаматтық ғылым» 
атты кітабы да бар. Бұлармен теңдесер 
өзге ештеңе жоқ. Алғашқысы («Мета-
физика») қайырымдылықты сөз етсе, 
екіншісі азаматтық саясатты әңгімелейді. 
Бірінші кітабында ол Аристотельдің 
«Метафизикасының» бетін ашты. Арис-
тотельдің моральдық алты принципке 
құрылған теориясын, сондай-ақ дене 
материясының құрылысын, оның дәрі-
герлікпен арақатынасын айқындайды. 
Ол Аристотель еңбектері арқылы адам 
категорияларын танып білді, адамның 
психологиялық күші және «сендіру» мен 
фәлсафаның арақатынасын ашты. Қадірлі 

және қадірсіз шаһарларды суреттеді, сол 
қалалардың күнделікті қажетінен бастап, 
патшалардың тарихы мен пайғамбардың 
қағидаларына дейін баяндады.

Автор Ибн Әби Усайбиға өз жазба-
сын әл-Фарабидің 112 шығармасының 
атауларын тізбектеп өтеді.

Әбсаттар қажы Дербісәлі  араб әде-
биетінің классигі ақын әл-Мүтаннабиге 
ерекше тоқталып өтеді. Ол жөнінде 
көрнекті араб әдебиетшісі, профес-
сор Абд әл-Уаһһаб Аззам: «Ахмед әл-
Мүтанабби  ұрыс тақырыбындағы қаси-
даларымен өзге ақындар немесе қара 
сөз зергерлері шыға алмаған шыңға 
көтерілді. Бұл араб ақыны өлеңдерінің 
қуаттылығы сонша – оған теңдесетіндер 
жоқ. Тіпті «Иллиада», «Шаһнаме», 
римнің «Энейдасы» немесе үндінің 
«Махатбхаратасы» мен «Рамаядасы» 
әл-Мүтанаббимен үзеңгі қағыстыра 
алмайды»дейді [11, 110 б.].

Арабтың ақиық ақыны мен әл-Фара-
бидің бір сарайда өмір сүріп, екеуінің 
де өлімінің ұқсастығын саластыра келіп, 
мұның Сайф ад-Даула сарайындағы күн-
дестерінен болуы мүмкін деген жорамал-
ды профессор Әбсаттар қажы Дербісәлі 
ағамыз айтады [7, 15 б.].

Қорытынды

Қазір әл-Фараби жөніндегі тарихи де-
рек жөнінде қалам тартатын зерттеуші 
ғаламдардың барлығы осы жоғарыда 
көрсетілген тарихи деректерді айна-
лып өте алмайды. Қазіргі кезде тіл ма-
мандары мен тарихшылар әлемнің қай 
кітапханасы болмасын қазақ тарихы-
на, оның ішінде әл-Фарабиге қатысты 
деректерді іздестіру үстінде. Белгілі 
болғандай, ғалымның еңбектері Теге-
ран, Исфаһан, Бағдат, Бейрут, Хайда-
рабад, Каир, Стамбул, Берлин, Лейден, 
Лондон, Мадрид, Тәшкент және әлемнің 
басқа да  қалаларында сақтаулы. Ұлы 
ғалымнның 1150 жылдық мерейтойы-
на орай көптеген еңбектері қазақ тіліне 

Молдабек Е.Б., Төребаев О.Ә., Сулейменов П.М.



25https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

аударылды. Дегенмен де ойшылдың 
«шығармаларын іздестіріп, жарыққа 
шығару, оны халық игілігіне айналдыру 
– болашақтың зор міндеттерінің бірі» –
дейді ғалым Ә. Дербісәлі [12, 38 б.].

Техас технологиялық университетінің 
философия бөлімінің басшысы про-
фессор Марк Вебб әл-Фараби жөнінде: 
«Әл-Фараби Еуропа үшін классикалық 
философияның сақтаушысы ретінде 
де маңызға ие. Рим империясы Еуро-
па герман тайпаларының шабуылы-
на ұшыраған уақытта, Аристотельдің 
көптеген жұмыстары жойылып кетті. 
Әл-Фараби, басқа замандастары секілді 
Аристотельдің мәтіндерін араб тіліне 
аударып, кең көлемді түсініктемелер 
жазды. Өз уақыты туғанда антикалық 
элиндік ұлы даналық Фарабимен басқа 
ортағасыр ислам ойшылдарының 
арқасында Еуропаға қайта оралды. 
Нәтижесінде ортағасырлық христи-
ан философтары, қасиетті Фома Ак-
винатты қоса алғанда, христиандық 
философияның дамуына көмегін 
тигізген Аристотельдің мәтіндеріне 
қол жеткізді. Олай болса, әл-Фарабиді 
ортағасырлық христиан және ис-
лам философиясының әкесі деп айта 
аламыз» деп ойшылдың еңбегіне өз 
бағасын берді [13, 12 б.]. «Ұлық болсаң, 
кішік бол» дегендей, ғалымның ғылым 
саласына сіңірген еңбегіне қарамай өзін 
өте қарапайым сезініп, осы дүниенің 
қызығы мен байлығынан бойын аулақ 
ұстауы қазіргі нағыз ғылым жолы-
на түскен ізденушілерге де үлкен бір 
тәрбиенің үлгісі болып тұр.

Әдебиеттер тізімі:

1 Эпоха аль-Фараби и диалог циви-
лизаций: взгляды на жизнь и философское 
наследие. – Алматы: Қазақ ун-ті, 2020. –     
365 б.

2 Ж. Алтаев, Ж. Әмірқұлова. Әл-Фараби 
және ислам философиясы. – Алматы: Қазақ 
уни-ті, 2012. – 161 б.

3 А. Хаван, А. Мустафаева. Әбу Насыр әл-
Фарабидің «Рисала фи-с сиаса» трактатының 
зерттелуі. Әл-Фараби әлеуметтік-гуманитар-
лық зерттеулер журналы. – Алматы: №1(77) 
2022 ж. – 206 б.

4 А. Көбесов. Әл-Фараби. – Алматы: 
Қазақстан, 1971. – 171 б.

5 П. Сулейменов. Әл-Фараби және қазақ 
халқының рухани мұрасы. – Алматы: Қазақ 
уни-ті, 2016. – 195 б.

6 Дербісәлі Ә. Исламның жауһарлары 
мен жәдігерліктері. Тарихи-филологикалық 
зерттеулер. – Алматы: Жазушы, 2008. – 488 б.

7 Дербісәлі Ә. Әбу Насыр әл-Фараби –
Ұлы даланың дара тұлғасы: жинақ. – Алматы: 
Қазақ уни-ті, 2020. – 418 б.

8 Джамал ад-дин әл-Қифти. Ахбару-л улама 
би-ахбару-л хукама. – Каир, 1908. – 280 б.

9 Ahmet Ozel. Hanefi fikih alimleri. – Ankara. 
2006. – 784 б.

10 Абу-л-Баракат ан-Насафи. Канз ад-
дақа иқ. Карачи. 2004. – 638 б.

11 Ханна әл-Фахури. История арабской 
литературы. – М., 1961. – 368 б.

12 Дербісәлі Ә. Қазақ даласының жұл-
дыздары. Тарихи-филологиялық зерттеу-лер. 
– Алматы: Рауан, 1995. – 200 б.

13 Алтаев Жақыпбек. Әл-Фараби өрке-
ниеттер сұхбатында [Мәтін]: көптомдық 
шығармалар жинағы / Ж. Алтаев; Әл-Фараби 
атын. ҚазҰУ. – Алматы, 2017. 7-т. – 12 б.

Transliteration

1 Epoha al-Farabi I dialog sivilizatsii: vzglyad 
na zgizn i filosofskie naslediye.  – Almaty: Qazaq 
uni-ti, 2020. – 365 b.

2 J. Altaev, J. Amirqulova. Al-Farabi jane 
islam filosofiyasi. – Almaty: Qazaq uni-ti, 2012. 
– 161 b.

3 А. Havan, А. Mustafaeva. Abu Nasir al-
Farabidin «Risalafi-ssiasa» traktatinin zerttelui.
Al-Farabialeumettik-gumanitarliq zertteuler 
jurnali. – Almaty: №1(77) 2022 j. – 206 b.

4 А. Kobesov. Al-Farabi. – Аlmaty: Qazaqstan, 
1971. – 171 b. 

5 P.М. Suleymenov. Al-Farabi jane qazaq 
halqinin ruhani murasi. Almaty: Qazaq uni-ti, 
2016. – 195 b.

6 Derbisali Absattar.Islamnin jauharlari men 
jadigerlikteri. [Masterpieces and Relics of islam]. 
– Almaty: Jazushi, 2008. – 488 b.

7 Derbisali Absattar.Abu Nasir al-Farabi 
– Ulidalanindaratulgasi: жинақ -Almaty: 

Әбу Насыр әл-Фараби – ортағасырлық араб тарихи деректерінде



26     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Qazaquni-ti, 2020. – 418 b.
8 Jamal ad-din al-Qifti. Ahbaru-l ulama bi-

ahbaru-l hukama.Kair,1908.-280 b.
9 Ahmet Ozel. Hanefi fikih alimleri. – Ankara. 

2006. – 784 b.
10 Abu-l-Barakat an-Nasafi. Kanz ad-daqaik. 

– Karachi, 2004. – 638 b.
11 Hanna al-Fahuri. Istorya arabskoy 

literaturi. – М., 1961. – 368 b.

12 Derbisali Absattar.Qazaq dalasinin 
juldizdari. [Stars of the qazaq steppe] Historical 
and philological research. – Аlmaty: Rauan, 
1995. – 200 b.

13 Altayev Zh. Al-Farabi orkeniyetter 
suhbattastiginda [Al-Farabi in the dialogue of 
civilizations] – Almaty: Qazaq Universiteti, 2017. 
– 322 b.

АВТОРЛАР ЖАЙЛЫ АҚПАРАТ

Ескер Бегалыұлы Молдабек Докторант, әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы, Қазақстан 

Омарқұл Әкімбайұлы Төребаев философия ғылымдарының кандидаты, доцент, 
Оңтүстік Қазақстан Медицина Академиясы, 
Шымкент, Қазақстан 

Пірімбек Мұхамбетұлы Сулейменов саяси ғылымдарының кандидаты, доцент, әл-
Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті, 
Алматы, Қазақстан

Ескер Бегалыулы Молдабек Докторант, Казахский Национальный университет 
им.  аль-Фараби, Алматы, Казахстан

Омаркул Акимбайулы Торебаев доцент, кандидат философских наук, Южно-
казахстанский Медицинская академия, Шымкент, 
Казахстан 

Пиримбек Мұхамбетович Сулейменов доцент, кандидат политических наук, Казахский 
Национальный университет им.аль-Фараби, 
Алматы, Казахстан

Yesker Moldabek PhD Student, Al-Farabi Kazakh National University, 
Almaty, Kazakhstan

Omarkul Torebaev Associate Professor, Candidate of  Philosophical 
Sciences, South Kazakhstan Medical Academy, 
Shymkent, Kazakhstan       

Pirimbek Suleimenov  Associate Professor, Candidate of Political Sciences, 
Al-Farabi Kazakh National University, 
Almaty, Kazakhstan

Молдабек Е.Б., Төребаев О.Ә., Сулейменов П.М.



27https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ӘОЖ 1(072):1(091)                              https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.03                                           

ФИЛОСОФИЯ ПӘНІН ОҚЫТУ ЭКСПОЗИЦИЯСЫ
1 Г.Б. Нұрадин, 2Д.Д. Кульбаева, 3Э.Д. Куандыкова

АҢДАТПА
«Философия» – ЖОО-дағы міндетті пәндер қатарында. Кез-
келген білім беру бағдарламасы бойынша білім алып жатқан 
студент 5 кредиттен тұратын философия пәнін игереді. Фило-
софия барлық студенттер үшін түсінікті әрі тартымды деп айту 
қиын, алайда пәнді оқыту экспозициясын, яғни түсіндіру, си-
паттау,  анықтау  немесе хабарлау мақсатын түрлендіру мен 
жаңашаландыру арқылы белгілі бір нәтижелерге қол жеткізу 
мүмкіндігі бар. Білім философиясының экспозициясы не-
месе оқыту философиясының экспозициясы «философия» 
пәні оқытушысының оқыту мен оқу процесін игерудегі 
сенімділігі мен аудиторияны өзіне баурап алуы әрекетімен 
тікелей байланысты. Мақалада «философия» пәні бойын-
ша философиялық емес және қоғамдық-гуманитарлық 
бағыттағы білім беру бағдарламаларының оқытушылары 
мен студенттеріне бағытталған логикалық-танымдық ой-
ындар арқылы студенттерді «философия» пәнін игеруге 
тартуды басты мақсат тұтатын бірнеше нұсқалар беріледі. 
Нұсқаларды пайдалану «практикалық философия» ретінде 
пәнді тартымды етудің қызықты әрі танымды жолы ретінде 
ұсынылады және тәжірибеленеді. «Практикалық филосо-
фия» студенттің іс-әрекетіне қатысты кең ойлау және ойлану 
мүмкіндігі, сондықтанда ол ізгілікке негізделген ұзақ мерзімді 
мақсат пен нәтижені көздейді. Мақалада «философия» пәнін 
оқыту экспозициясы «философия» пәнін оқыту философия-
сымен шендестіре тарқатылады.

Түйін сөздер: философия пәні, оқу мен оқыту, оқыту фило-
софиясы, экспозиция, практикалық философия, алғашқы 
сабақ эффектісі, «саз балшық» тренингі, сөйлейтін үнсіздік, 
үнсіздік үні.

1,2,3 М.Х. Дулати атындағы 
Тараз өңірлік университеті, 
Тараз, Қазақстан

Автор-корреспондент: 
Г.Б. Нұрадин 
gnuradin@mail.ru

Мақаланың сілтемесі: 
Нұрадин Г.Б., 
Кульбаева Д.Д., 
Куандыкова Э.Д. 
Философия пәнін оқыту 
экспозициясы // Адам әлемі. 
– 2022. – № 3 (93). – С. 27-39.

Экспозиция обучения предмета философия 

Аннотация. «Философия» является одной из обязательных дисциплин в вузе. Студент, 
обучающийся по любой образовательной программе, осваивает предмет философии, со-
стоящий из 5 кредитов. Трудно сказать, что философия понятна и привлекательна для всех 
студентов, однако существует возможность достижения определенных результатов путем 
преобразования и обновления экспозиции преподавания предмета, т. е. цели объяснения, 
описания, определения или сообщения. Экспозиция философии образования или экспози-
ция философии обучения напрямую связана с попыткой преподавателя предмета «фило-
софия» завоевать доверие и аудиторию в овладении процессом учения и обучения. В статье 
представлено несколько вариантов, которые способствуют достижению главной цели - во-
влечение студентов в освоение предмета «философия» посредством логико-познавательных 
игр, ориентированных на преподавателей и студентов образовательных программ нефило-

Әбу Насыр әл-Фараби – ортағасырлық араб тарихи деректерінде



28     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Нұрадин Г.Б., Кульбаева Д.Д., Куандыкова Э.Д.

софского и общественно-гуманитарного направлений. Применение вариантов представля-
ется и практикуется как интересный и познавательный способ, обеспечивающий повышение 
привлекательности предмета «практическая философия». «Практическая философия» - это 
способность к широкому мышлению и размышлению относительно деятельности студен-
та, поэтому она преследует долгосрочную цель и результат, основанные на добродетели. В 
статье изложена экспозиция обучения дисциплины «философия» в сочетании с философией 
преподавания дисциплины «философия».

Ключевые слова: предмет философии, учение и обучение, философия обучения, экспо-
зиция, практическая философия, эффект первого занятия, тренинг «пластилин», говорящая 
тишина, звук тишины.

The Exposition of Teaching the Subject Philosophy

Abstract. «Philosophy» is one of the compulsory disciplines at the university. A student 
studying in any educational program masters the subject of philosophy, consisting of 5 credits. It 
is difficult to say that philosophy is understandable and attractive to all students, but it is possible 
to achieve certain results by transforming and updating the exposition of teaching the subject, i.e. 
the purpose of explanation, description, definition or message. The exposition of the philosophy 
of education or the exposition of the philosophy of learning is directly related to the attempt of 
the teacher of the subject «philosophy» to gain the trust and audience in mastering the process of 
teaching and learning. The article presents several options that contribute to achieving the main 
goal - involving students in the development of the subject «philosophy» through logical and 
cognitive games aimed at teachers and students of educational programs of non-philosophical 
and socio-humanitarian directions. The use of variants is presented and practiced as an interesting 
and informative way to increase the attractiveness of the subject «practical philosophy». «Practical 
philosophy» is the ability to think broadly and reflect on the student’s activities, so it pursues a long-
term goal and result based on virtue. The article presents the exposition of teaching the discipline 
«philosophy» in combination with the philosophy of teaching the discipline «philosophy».

Key words: Subject of Philosophy, Teaching and Learning, Learning Philosophy, Exposition, 
Practical Philosophy, the Effect of the First Lesson, Training «Plasticine», Talking Silence, the Sound 
of Silence.

Кіріспе

Адамзат басынан өткерген тари-
хи дәуірлерге көз жүгіртсек, барлық 
кезеңдерде ересектер өзінен кішілерге 
үнемі ақыл айтып, оларды өмірге 
дайындауды, бір істерді өзі сын-
ды қайталап жасауды үйретуді өзіне 
міндет етіп алған. Осы міндет оқыту 
процесінде де маңызды рөлге ие, онда 
тек ересектердің кішілерді үйретуі қасаң 
қағида емес, яғни адамның жас мөлшері 
еш рөл ойнамайды. Оқыту процесінде 
үйренушіден үйретуші өзінің білімімен, 
білігімен, тәжірибесімен т.б. статустары-
мен басым болуы тиіс. Ғасырды ғасыр 
жалғастырған сайын қоғам да, оның ба-
сты субъектісі адам да өзгеріске ұшырап, 
оқыту процесі күрделеніп келеді, 

сәйкесінше, жұмыс түрлері, жұмысты 
орындау үшін қолданылатын қажетті 
дағдылар мен құралдар да өзгерді. 
Оқыту немесе үйрену процесі адамның 
жас кезінде тез әрі өнімді жүзеге аса-
ды, адамдар есейген сайын олардың 
біржақты ұстанымы, дүниеге көзқарасы 
қалыптасып қалады, оны өзгерту мүмкін, 
бірақ қиын. Ересектер тек өзі үйренгісі 
келгенде ғана үйренеді, яғни оның 
ішкі талап-тілегі немесе орын алған 
қажеттілік қана оқуға немесе үйренуге 
итермелейді. Әрбір ересек адамның 
өзіндік кәсіби немесе өмірлік тәжірибесі 
бар. Сондықтан да ұсынылған идея-
лар мен әдістер оның көзқарастарына, 
өмірлік тәжірибесіне қайшы келсе, 
онда ол оны күмәнмен қабылдайды 
немесе мүлдем қабылдамайды. Себебі 



29https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ересектер үйретуші немесе оқытушы 
тарапынан берілетін не берілуі мүмкін 
сын-ескертпеге өте сезімтал, сондықтан 
олардың әрекеттерін бағаламау керек, 
бірақ талдау кажет. Ал, жастарды оқуға 
немесе үйренуге тартудың бірден бір 
маңызды жолы – қызықтыру. 

Мичиган университетінің ғалымы 
Д.А. Слейттің пікірінше, жұмыстың 
күрделілігі, көлемі және мазмұнындағы 
түрлі өзгерістерді басқару үшін 
«кәсіптік оқыту» дамыды [1]. Адам-
дар артефактілерді жасаған кезде, 
басқаларға осы артефактілерді қалай 
қолдануға болатындығын үйрету қажет 
болды. Тапсырманы орындау үшін 
құралды қолдануға үйрету оқытудың 
алғашқы мақсаттарының бірі бол-
ды. «Адам құралдарды, қару-жарақты, 
киімді, баспана мен тілді ойлап тапқан 
кезде, оқу қажеттілігі өркениет шеруінің 
маңызды құрамдас бөлігі болды» 
[2, 1-3 р.]. Артефактілер күрделене 
түскен сайын тиімді және ықпалды 
болу үшін оқытудың әртүрлі тәсілдері 
жасалды. «Оқыту практикасы уақыт 
қажеттіліктеріне сәйкес келетін және 
жалпы қабылданған білім беру парадиг-
маларына айналған» [3, 26 р.].

Слейт жоғарыда көзқарастары 
берілген екі ғалымның екі уақыттағы 
пікірлерін салыстыра қарастырды. Атап 
айтсақ, 1976 жылы С. Стейнмец Нью-
Йоркта, ал Д. Бретхауэр араға 16 жыл 
салып 1992 жылы Вашингтонда арте-
факт, яғни адам шығармашылығының 
кез келген туындысы күрделенген 
сайын оны үйрету де қиындай түседі, 
сондықтан да оқытудың әдіс-тәсілдерін 
күшейту керек деген ой айналасында 
пікірлерін білдірген. Бұл пікірлер бүгінгі 
күнгі оқу мен оқыту процесінің басты 
мәселелерін қозғап тұр. Оқыту неме-
се үйретуді қалай сапалы әрі аз уақыт 
ішінде жүзеге асыруға болады деген 
мәселені қарастыру барысында білім 
беру нарығы «тренингті» алға тартты. 
Тренинг - бүгінде коммуникациялық 

процесс ретінде оқытудың кез келген 
саласында алға шығып тұрған оқыту 
немесе үйрету формаларының бірі. 
Қазақстанда алғашқы болып тренингті 
ұтымды пайдаланылған психология, 
бизнес салалары болды, онлайн фор-
матына көшуге байланысты тренингтер 
вебинарға ауысты. 

Отандық ғалымдар пікірінше қазіргі 
кезеңде «тренинг» термині әр түрлі 
теориялық қағидаларға негізделген 
кең мағынада қолданылады. Тренинг 
терминінің нақты, біртекті ғылыми 
анықтамасы жоқ. Тренингтер төмен-
дегідей бағыттарда қарастырылады:

- өзін-өзі реттеу дағыларын дамытуға 
бағытталған тренингтер;

- оқыту тренингі
- өзін тану тренингі;
- әлеуметтік психологиялық тренинг-

тер және т.б. [4, 68 б.].
Оқыту білім беруден өзгеше. Тре-

нинг оқушыға машинаны басқару не-
месе көйлек жасау сияқты белгілі бір 
тапсырманы қалай орындау керектігін 
үйретеді. Білім дегеніміз – қоғамның 
тарихы немесе математика сияқты жал-
пы білімді оқыту. Қоғам дамыған сайын 
адамдар өз бетінше немесе бейресми 
түрде басқалардан үйренуге қарағанда 
көбірек білім жинақтады. Бір сәтте жа-
старды осы қоғамда жұмыс істеуге 
көмектесу үшін олардың қоғамы тура-
лы жинақталған білімге ресми түрде 
үйрету қажет болды [1]. Білімді ресми 
түрде үйрететін – балабақша, мектеп, 
колледждер мен университеттер, бірақ 
алынған білімді орынды, әрі ұтымды 
пайдаланып қана қоймай, оны келесі 
адамға бере алу, өзіңнен өткізу бүгінгі 
білім беру жүйесінің маңызына ай-
налып отыр. Демек, ХХ ғасыр адамы 
«ақпаратты адам», яғни көп мәліметті, 
көп білім жинаған адам болса, ХХІ ғасыр 
адамы «тренцендентті адам», яғни 
алғанын өзінде тұйықтамай қоғамға, 
келесі адамға бере алатын, жеткізе ала-
тын адам деп тұжырымдауға болады. 

Философия пәнін оқыту экспозициясы



30     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Әдіснамасы

«Экспозиция» термині музей ісінде, 
өнертану мен саудада, журналистика мен 
баспа қызметінде, музыка мен әдебиет 
саласында, тіпті бірнеше жаратылыстану 
бағытындағы ғылымдарда әртүрлі кәсіби 
мағыналарды қолданылады. Терминнің 
философияны оқыту мақсатында қолда-
нылуының өзі жаңаша әдіснама. 

Мақалада «Алғашқы сабақ эффектісі», 
«Саз балшық» тренингі және «Сөйлейтін 
үнсіздік немесе үнсіздік үні» сынды 
бірнеше «практикалық философия» ба-
ғытындағы сабақ нұсқалары берілген. 
«Практикалық» сөзінің танымал нұсқасы  
өзекті мәселелерді шешу қажеттілігімен 
байланысты, алайда философиялық тұр-
ғыдан оны сөзбе-сөз түсінуге болмайды. 
Практикалық философия білімнің басқа 
салаларында жасалған қолданбалы тал-
дауды алмастырмайды. Практикалық 
философия – дәл осы заманның 
диагностикалық құралы, өзін-өзі тану 
және өзін-өзі анықтау ресурстарын 
толықтырушы.  

Негізгі бөлім

Әрбір адам үшін алғаш рет мектеп-
ке баруы, алғашқы ұстазы, алғашқы 
студент атануы, алғашқы махаббаты, 
алғашқы таныстығы, алғашқы кездесуі 
сынды мезеттері есте қалатын мәңгілік 
сәттер болып табылады. Әлемдік 
ақпараттарға назар аударсақ, адамның 
адамға қалдыратын алғашқы әсері 
соңғы 25 жыл ішінде жеткілікті түрде 
анықталуда [5]. Адамның келесі адамды 
алғаш рет көруі, сәйкесінше алғашқы 
эффект әсерінен іс-әрекет, мінез-құлық, 
түр-әлпеттің өзгеруі сынды процес-
тер тұтастай қабылдау эволюциясын 
құрайды. Алайда бұл турасында зертте-
улер шектеулі. Бұл талдау бірінші көрген 
адам арқылы талқыланады және бірінші 
адамның қабылдауын түсіндіру үшін 
қолданылатын психологиялық меха-

низмдер егжей-тегжейлі сипатталады. 
Сондай-ақ, бірінші адамның әсерінің 
мінез-құлық салдарын болашақ зерттеу 
үшін әдіснамалық ойлар ұсынылады. Дэ-
висон 1983 жылы ЭГО екі негізгі компо-
ненттен тұрады: перцептивті компонент 
және мінез-құлық компоненті деп бөліп, 
біріншісінің медиа мазмұны басқаларға 
қарағанда өзіне қаншалықты әсер етуі 
мүмкін екендігі туралы қабылдау үшін 
олқылықтарына назар аударса, екіншісі 
осы қабылдау олқылықтарынан туында-
уы мүмкін өмірлік салдарға назар ауда-
рады [6] деген қызықты тұжырымдама 
жасаған. Психологияда адам туралы 
алғашқы әсерді қалыптастырудың үш 
факторы бар: артықшылық факторы, 
тартымдылық факторы, қарым-қатынас 
факторы [7] деп айтылған. 

Адамдар көп жағдайда затты алғаш-
қы өлшемімен салыстыра бағалайды. 
Оны шынжыр немесе зәкір эффектісі 
деп атайды. 1975 жылы зерттеушілер 
тәжірибе жүргізген: студенттерге ла-
герьде жетісіне екі сағаттан екі жыл 
бойы тәрбиеші ретінде өз еріктерімен 
қызмет етуге ұсыныс тастаған. Барлығы 
бас тартыпты. Одан соң зерттеушілер 
сол студенттерге лагерьге екі сағатқа 
бір-ақ рет барып өз еріктерімен қызмет 
етуге ұсыныс тастайды. Студенттердің 
50%-ы келісім береді. Зерттеушілер осы 
тәжірибені басқа студенттер тобына 
өткізеді. Ол кезде екі жылға деген бірінші 
ұсынысты айтпайды. Ол жағдайда 
тек студенттердің 17%-ы ғана келісім 
береді. Көріп отырғандарыңыздай, екі 
жыл мерзімінде деген ұзақ уақытты 
айтпағандықтан, студенттердің азған-
тайы ғана келісті [8].

Жоғарыда айтылған ой-пікірлерді 
негізге ала отырып, алғашқы сабақтың 
эффекті өтуі оқытушыға оның дайындығы 
мен өз пәніне деген сүйіспеншілік 
деңгейінің көрінісіне тікелей қатысты. 
Өзіңді, пәнді, пәннің жүргізілу саяса-
ты мен оқытушы ретіндегі өзіңіздің 
қоятын талаптарыңыз нақты, түсінікті 

Нұрадин Г.Б., Кульбаева Д.Д., Куандыкова Э.Д.



31https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

болғаны абзал. Түсіндіру барысындағы 
оқытушының дауыс динамикасы, же-
стикуляциясы, визуалды эффектісі, эсте-
тикалық түр сипаты барлығы маңызды. 
Алғашқы сабақты жалпы тренингпен 
бастауға болады. 

Тренинг шартты түрде «саз балшық» 
атауына ие, себебі, саз балшықты қайта 
илеу арқылы түрлі формалар жасай 
беруге болады, демек бұл тренингті 
де әртүрлі жағдаяттарға пайдалану 
мүмкіндігі бар. Мысалы, өзіңдегі немесе 
өзгедегі ұнамайтын әрекеттер, өткен не-
месе қазіргі таңда өтіп жатқан пәндер, 
достарыңның ішіндегі ең жақынын 
анықтау, туған күнге шақырылатын 
қонақтар тізімін жасау т.б. сынды 
таңдауды қажет ететін ситуацияларда 
тренингті түрлі вариацияларда ұтымды 
пайдалануға болады. Уақыт көлемінде 
студенттердің санына, мамандығына 
қарай не кемітіп, не өсіріп реттеп отыруға 
да болады. Таңдау әрдайым қиын, дұрыс 
таңдау жасау – одан да қиын. Студент осы 
тренинг арқылы өзіне не қажет екенді-
гін анықтай алады. Студенттер филосо-
фия пәнімен әлі жіті таныс емес, бірақ 
оқытушы таныстыруының нәтижесінде 
пәннің жалпы бағытын түсініп отыр, 
сондықтан оларға төмендегідей бірнеше 
вариациядағы тапсырма беріледі. 

Тапсырманың бірінші вариация-
сы бойынша студенттер «филосо-
фия» пәнінің не оқытатынын өздері 
болжамдауға бағытталған. Оқытушы 
тарапынан студенттерге «философия 
пәні бойынша алдағы уақытта қандай 
проблемаларды қарастырамыз деп ой-
лайсыздар?» деген сауал қойылады. 
Студенттер берілген 3 минут ішінде 10 
болжамды проблеманы бір-екі сөзбен 
тізбектеулері қажет. Оқытушы таймер 
қойып, берілген уақыт біткен соң,  кімде 
неше проблема анықталғанын біледі. 
Студент көп болса 3-4 студенттен сұраса 
да жеткілікті. Берілген уақыт аралығында 
жазылған проблемаларды талқылау 
қажет, егер проблемалар тізімі 10-ға 

жетпеген болса, онда аздап көмек беріп 
бірнеше проблемаларды қостыруға 
болады. Сосын  тағы да 2 минут уақыт 
беріп, сол тізбектің ішінен маңыздылығы 
аз деп есептелетін 3 проблеманы сызу 
қажеттілігі орын алады. Егер студент 7 
немесе 8 проблеманы көрсеткен болса, 
онда 2-ін сызуға болады. Ары қарай 3-5 
минут сызылмай қалған пробелмалар-
ды шолу мен олардың маңыздылығын 
талқылауға кетеді. Талқылау аяқталған 
соң тізбектен тағы да 4 проблеманы сызу 
қажеттілігі туралы тапсырма беріледі. 
Тапсырма орындалған соң тізбектің ең 
соңында қалған, яғни студент үшін аса 
маңызды деп есептелінген проблема-
лар талданып, студенттер нұсқалары 
салыстырылып, сәйкестендіріліп, ортақ 
проблемалардың өзектілігі талқыла-
нады. Студенттер силлабустағы оқы-
тылуы тиіс тақырыптар мен ондағы 
көтерілетін мәселелерді алдан-ала 
болжау және талқылау арқылы пәннің 
мазмұнына үңіледі.

Тапсырманың екінші вариациясы 
бойынша студенттерге 1-2 минутта өз 
бойындағы 10 жақсы қасиетті тізіп жазу 
тапсырмасы беріледі. Одан кейін 30 
секунд ішінде оның өзін сол қасиетке 
толықтай жатқыза алмайтын бесеуін 
сызып тастау, қалған бес қасиетті оқып 
бір зерделеп алып, оның ішінен және 
төртеуін сызу қажеттілігі туындай-
ды. Соңында жалғыз қалған жақсы 
қасиетті бірнеше студенттен сұрап, оның 
растығын анықтауға болады. Қасиет-
терді сызу санын студенттердің аздығы 
немесе көптігіне байланысты құбылта 
беру мүмкіндігі бар. Алғашқыда үшеуін, 
сосын тағы үшеуін, сосын тағы үшеуін 
сызғызып, біреуін қалдырсаңыз да бо-
лады. Бұл тренингті өзінің жанында 
жүрген адамдардың ішінен ең жақынын 
таңдауға, жалпы таңдауға қатысты нәр-
селерді анықтауға байланысты түрлі 
етіп қолдануға болады, яғни саз балшық 
секілді әр түрлі, әр текті ситуацияларға 
байланысты құбылтуға еш кедергі жоқ.

Философия пәнін оқыту экспозициясы



32     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Әдетте жекелеген адамдар өзінің ішкі 
ойларын халық арқылы білдіргенді дұрыс 
деп есептейді. Жалпы адамдар көбіне 
өзінің ішкі жеке ойын өзге атынан неме-
се көпшілік атынан айтқанды жөн көреді. 
Себебі өзіне нақты жауапкершілікті, 
сөздің жүгін арқалағысы келмейді. Бұл 
тренингті де көп студенттермен өткізген 
тиімді және оны әртүрлі тақырыптар 
арқылы ашуға болады. Басты қағида 
– тақырып қоғамға, яғни барлығына 
қатысты және ортақ проблема болуы 
тиіс. Тағы бір ескеретін жайт, сұрақты 
оларға қоймас бұрын студенттерді 
қыздырып, олардың ішкі түрткісін ояту 
қажет. Мысалыға, қазақ осы қандай, 
мен қазақпын дегенде қандай қасиетті 
бірінші орынға қоясыз, қазақтың алға 
жылжуына, озық, алдыңғы қатарлы ел 
болуына не кедергі деп ойлайсыздар де-
ген сияқты сұрақтар қойып оларды бір 
проблемаға жинақтап алуға болады. Со-
сын оларға «Бүгінгі қазақтың болмысы 
қандай?» деген сауал қойып, олардың 
«Бүгінгі қазақ - ....!» яғни, тек бір ғана жа-
уап нұсқасы айтуы сұралады. Ойлануға 
уақыт берудің қажеттілігі жоқ. Ішкі түйсік 
іркілісін еркіндікке қойып, олардың 
бір ауыз жауаптарын әрқайсысынан 
сұрап шығу қажет. Әдетте, студенттер 
бүгінгі қазақ жасампаз, жалтақ, білімді, 
жақсылыққа ұмтылушы, сенімсіз, са-
уатсыз, дамушы, қорқақ деген сияқты 
позитивті және негативті тұжырымдарын 
айтады. Аудиториядағы барлық сту-
дент қамтылып болған соң, ең бірінші 
бастаған студенттен бастап жаңағы бір 
ауыз тұжырым сөзін қайталауын, бірақ 
«бүгінгі қазақ» деген сөздің орнына 
«Мен» деген сөзді айту ұсынылады. 
Сонда өзінен-өзі «Мен жасампазбын», 
... жалтақпын, білімдімін, жақсылыққа 
ұмтылушымын, сенімсізбін, сауатсыз-
бын, дамушымын, қорқақпын» деген 
қағидалар шығады. Кейбір студенттер 
«мен қорқақпын!», «мен жалтақпын!», 
«мен сенімсізбін!», «мен сауатсызбын!» 
деген сөздерді айтқысы келмейді, бас 

тартуы, кейде «Мен ондай емеспін!» 
деген жауап айтылуы да бек мүмкін. 
Барлық студент тапсырма талабын орын-
дап болған соң, оқытушы өз бетінше 
философиялық-психологиялық талда-
ма жасауы тиіс. Айтылған тұжырымдар 
мен оның шынайылығының аралығы 
талданады. Мысалы, «Мен сенімсізбін!» 
сөзіне талдама жасалық. Аталмыш сөз 
бір қарағанда теріс ой туғызуы мүмкін, 
бірақ сенімсіздік көп адамда болуы 
мүмкін, кейде дер кезінде сенімділік 
көрсете алмайтын жағдайлар да орын 
алады, сол себептен өзімізге тиесілі 
дүниелерден айрылып қаламыз, опық 
жейміз. Қазақ елі жетпіс жыл бойы 
бодандықта болды, бүгінгі күннің жаста-
ры тәуелсіз елде туылғанымен олардың 
отбасындағы, мектептегі тәрбие мен 
білім беріп жатқан тұлғалардың барлығы 
дерлік сол бодандықтың дәмін татқан, 
басқа идеологиямен тәрбиеленген аза-
маттар болып табылады. Сондықтан 
да тарих тезіне көнген ата-аналар, 
ұстаздар, жалпы ересектер арқылы 
қоғамдық тәрбиемен келген сенімсіздік, 
жалтақтық, қорқақтық сынды теріс 
мінездер генетикалық-психологиялық, 
меметикалық тұрғыда әрқайсымыздың 
бойымызда бар болуы мүмкін.

«Мен сауатсызбын!» бұл сөзден 
де аса арланудың қажеті жоқ. 
Сауатсыздық жүргізіп оқу, қатесіз жа-
зумен ғана анықталмайды. Мыса-
лы, заң тұрғысындағы азаматтардың 
сауатсыздығы, «әрбіріміз қаншалықты 
Ата заңды қолға алып өз құқығымызды 
қарадық не болмаса оқушыдан сту-
дент статусына көшкен соң, «студент 
жарғысы», «студенттің ар-намыс кодексі» 
сынды құжаттармен таныстық» деп 
сұрақтар қойып олардың өз жауаптары 
арқылы өз сөздерін дәлелдеуіне алып 
келу мүмкіндігі бар. Әдетте, көпшілік 
қолданыстағы тұрмыстық сөздердің 
нақтылығына аса мән бермейді. «Анау-
мынау», «бір нәрсе», «бірдеңке», «ел-
дер айтты», «жұрт айтты», «біз қазақ 

Нұрадин Г.Б., Кульбаева Д.Д., Куандыкова Э.Д.



33https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

жуаспыз ғой», «неғылсай» деген секілді 
жалпы атауларға, жалпылама сөздерге 
көп жүгінеміз.

Осы тұста 1974 жылы маусым айында 
еуропалық зерттеуші Элизабет Ноэль-
Нойман неміс тілінде «Die Spirale des 
Schweigens eine Theorie der Öffentlichen 
Meinung» [9], қазақшалағанда шамамен 
«Тыныштық спиралы: қоғамдық пікір 
теориясы» деп аталатын мақала жазып, 
«тыныштық спиралы» деген терминді 
ғылыми айналымға енгізді. Элизабет 
Германиядағы сауалнама саласының 
негізін қалаушы зерттеуші ретінде аса та-
нымал. Ол терминді көпшілік назарына 
ұсынғанмен, оған нақты анықтама бер-
меген, бірақ Ноэль-Нойман бұл теория-
ны нацистік Германияның тәжірибесіне 
сүйене отырып ойлап тапты деп айтуға 
толық негіз бар деген болжамдар 
қалыптасқан. Терминнің сипаты бой-
ынша бір пікірдегі адамдардың аз бо-
луы немесе жеке адамның тыныштықты 
қалауы, айтылған сөздің салдарлары-
нан сескенуі болуы мүмкін, сондықтан 
да олар өз ішкі көзқарастарын ашық 
білдіруден қорқады. Мұндай жағдай 
көпшілік күшін көбейтеді, демек 
көпшіліктің пікірі, яғни бұқаралық пікір 
шындыққа жақын. Қазақтың мақалымен 
қайырсақ «жел болмаса, шөптің басы 
қимылдамайды», яғни көптеген адам-
дар бір ақпаратты айтып жүрсе, оның 
шындыққа қатысты болуы әбден 
мүмкін. Мұндай тренингтер студенттерді 
индуктивті және дедуктивті, яғни жалпы-
дан жекеге және жекеден жалпыға өту 
арқылы тұжырым өзгерісін байқай алу 
және тығылып жатқан ішкі түйсігімен 
бет-бет кездесу жағдаяттарын орнатады.

Келесі сабақ нұсқасы «Сөйлейтін 
үнсіздік немесе үнсіздік үні» деген атауға 
ие.  «Үн» деген сөзді өз алдына бір 
философиялық феномен немесе қазақ 
философиясының бітімдік бір ұғымы 
ретінде қарастырсақ, оның көкжиегі 
кеңейіп, тынысы тереңдей бастай-
ды. «Үн» - ол дауыс та, дыбыс та емес, 

үннің алдыңғы екеуінен де шоқтығы 
биік. Үнсіздік жай ғана тыныштық емес, 
оның деңгейі тыныштықтан әлдеқайда 
жоғары. Үнсіздік күн менен түн сияқты 
кейде пайдалы, кейде зиянды. Үн шығару, 
қажет кезде үндемеу- ынжықтықтың 
белгісі, шындық шырылдап жатқанда 
үндемеу өтірікшіге болысу. Ой тереңіне 
сүңги отырып үндемеу – даналық белгісі 
болса, қол байланған, тіл күрмелген 
сәтте үндемеу, бейпаут әңгімеге ілеспей 
үнсіз қалу салиқалылық белгісі. 

Сонда дауыстан үнді, тыныштықтан 
үнсіздікті қалай ажыратуға болады? 
Адамды ең биік жаратылыс етіп тұрған 
маңызды факторлардың бірі – «тіл» 
болса, онда адам неге үндемеу керек? 
Әлде, үнсіздік сөйлей ме? Адам адам 
үшін адамнан жаралған болса, онда 
ол неге өзге адам дауысын қаламай 
үнсіздікті, тыныштықты қалайды? Адам 
қай кезде үндемеу керек? Тыныштықты 
қайдан іздеуге, қалай табуға бола-
ды? ... Сұрақтар легі таусылмақ емес, 
сондықтан да болар үнсіздік фило-
софиядан бөлек, филологтарға да, 
психологтарға да, өнер адамдарына 
да қызықты тақырыптардың бірі. Сөз 
құдіретін түсінген, өлең жырларымен 
гүл дестелеген ақын-жазушыларымызға 
тоқталсақ. 

Қазақтың нар ақыны Мұқағали 
Мақатаевтың «Үнсіздік» өлеңі:

Бәрі де үнсіз. Үнсіз аспан, Үнсіз жер,
Үнсіз орман, Үнсіз таулар, Үнсіз көл. 
Мен де үнсізбін, Дәрменім жоқ 

күрсінер. 
Үнсіз кеуде... Үнсіз жүрек дүрсілдер. 
Бәрі де үнсіз... Бәрінде бір сұрақ бар. 
Үнсіз ауыл. Үнсіз жанып тұр оттар. 
Үнсіз зират ұйықтап үнсіз қыратта, 
Үнсіз ағып бара жатыр бұлақтар... 
Мәселе соның бәрі бірдей құлаққа 

ұрған танадай тылсым тыныштықтың 
құшағына енген иә енбегенінде емес, сан 
мәрте қайталау арқылы ақын аңғарған 
үнсіздікке сізді де сезіксіз сендіретінінде. 
Тұнған тыныштық пен сол бір белгісіз 

Философия пәнін оқыту экспозициясы



34     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

де бейжай тірлікке сіздің де барша 
болмысыңызды беймарал ендіретінінде 
[10, 283 б.]. 

Дәл осындай «Үнсіздік» атауымен 
Мұхтар Шахановтың да өлеңі бар. Онда 
ол ақты қара деп айта алмай досын 
ақтауға дәлелі болмағандықтан үнсіз 
қалғанын, вокзалдағы билетін жоғалтып 
пұшайман күйде тұрған әжейге өз 
қалтасында көк тиын болмағандықтан 
жомарттық таныта алмаған ситуацияда 
тілді тістей үнсіз болғанын айтып, сол 
сәтін «набыт» деп сипаттайды. Сол ақпан 
айының тымырсық сәтіндей болып, өзін 
қор санауға мәжбүрлеген үнсіздікті 
Мұхтар Шаханов «мейрімсіз» деп айдар 
тағады. 

Табиғаттың тымырсық ақпанындай,
Ақпанындай, жылдардың қақпанындай,
Мені осынау мейірімсіз үнсіздіктің
Азабынан әрдайым сақта, құдай! [11, 

85 б.].
Көптеген ақындар мен прозашылар 

өз шығармаларын үнсіздікке арнады:                                                                                 
Ф. Тютчев, О. Мандельстам, И. Аннен-
ский, К. Балмонт, З. Гиппиус, С. Городец-
кий, И. Северянин, М. Цветаева, Б. Ахма-
дулина, И. Бродский және т.б. сонымен 
қатар, ақындар алғашқылардың бір бо-
лып үнсіздік құпиясын ашуға тырысты 
[12,  105 с.]. 

Тіл тек заттарға арналған белгілерді 
таңдауға қызмет етпейді. «Ол сөйлеу-
ді немесе сөйлетуді таңдаудан бастал-
майды, айтудан басталады. Үнсіздік 
пен белгі арасындағы таңдау белгі мен 
белгі арасындағы таңдаудан бұрын 
болған. Үнсіздік – бұл сөздің қажетті 
негізі. Жануарлар дауыстарынан адам 
дауысының айырмашылығы «оның 
сөйлеуі» болмауы мүмкін « [13, 28-29].

Әл-фараби атындағы ҚазҰУ-дің 
«Тұран-Иран» ғылыми-зерттеу орталы-
ғының директоры,  филология ғылым-
дарының докторы, профессор Ислам 
Жеменейдің 1988 жылы Тәжікстанда 
түсірілген сценарист, әрі режиссер 
Мүһсен Мәхмәлбафтың «Үнсіздік» [14] 

атты фильмі туралы айтады. Киноның 
бас кейіпкері есту қабілеті өте жоғары, 
дыбыстарға аса сезімтал, бірақ зағип 
«Хуршид» есімді бала. Ғалым Ислам 
Жеменейдің пайымдауынша, фильм бір 
қарағанда тәжік жұртының тауқыметті 
өмірінің көрінісі іспеттес, ал екінші қыры, 
авторлық фильмнің философиялық 
көзқарасына келіп тіреледі [14]. Хуршид 
ұстаханадағы қазанның жансыз дүмпуіне 
түркімен халқының дәстүрлі сазын және 
оған табиғаттың жанды үнін үйлестіріп 
атақты Моцарттың симфониясына 
жалғайды. Ислам Жеменей фильмдегі 
үйлесімді әуеннің пайда болуының үш 
факторын атайды:

Біріншден, тәжіктердің дәстүрлі қол 
өнері мыстан қазан жасаушылардың 
дыбысы;

Екіншіден, түрікмендердің дутар 
сазының әуені; 

Үшіншіден, Моцарттың   симфония-
сының әуеніне ұласуы әлем жұртшы-
лығын жоқшылықтан құтқара алатын 
әлем өнерінің үндескендігі байлықтың 
сара жолын аша алады деген ойға 
жетелейді. Киноның тағы бір ойы Хур-
шид соқыр кейіпкер ретінде дүниенің 
ластығын көрмеген соң тыңдау арқылы 
табиғат пен өнер арасындағы үндестікті 
іздейді [14]. Өнер терең, әрі ауқымы мол. 
Өнерді тек өнер адамдары ғана сынай 
алады. Егер кез келген өнер адамының 
өнерін халық түсініп, жылы қабылдаса, 
онда ол сол өнер туындысын жоғары 
деп санауға болады. Өнерді тек өнер 
адамдары түсінеді деген ой қате болуы 
мүмкін.

Адам жанының ізденісіне үңілген пси-
хологтар үнсіздікті екі жақты  бағалайды. 
Үндемеу мидың тынығуына, сәйкесінше 
терең ойлануға, шындыққа жақындауға 
көмектеседі, алайда үндемей қалу 
арқылы адам өзінің белгілі бір шешімге 
деген қарсылығын білдіреді. Бірақ  
конфликтті жағдай орын алғанда одан 
үндемей құтылу мүмкін емес. Үнсіздік 
арқылы жанжалдан аулақ болу – бұл 

Нұрадин Г.Б., Кульбаева Д.Д., Куандыкова Э.Д.



35https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

басқа адаммен қарым-қатынаста шие-
леністі тудыратын үнсіздік. Үнсіздік 
– кейде өліммен тең, өйткені біреуі 
үнсіздікпен жабылған кезде, екіншісі 
психологиялық азап пен тозаққа түседі, 
өйткені оны бұл үнсіздік артында қандай 
қауіп төнетінін білмейді [15].

Үнсіздік мәселесін философия сала-
сында философиялық антропология 
зерттейді және ол адам мінез-құлқы 
мен жүріс-тұрысының негізгі формасы 
ретінде түсіндіріледі. Адам жанды та-
биғаттағы еркін сөйлей алатын жалғыз 
тіршілік иесі, алайда ол үнсіздіктің 
де алғашқысы. Әуелгі тыныштықсыз 
адамның сөйлеуі мүмкін емес [13, 32 с.]. 
Демек, бастапқы мүлгіген тыныштықты 
бұзған – «үн». Үнсіздік астарында адам-
ның мойындағысы келмейтін өзіндік 
ішкі шындығы, жалаңаш жан дүниесі 
бар. Үн адамның ішкі дауысы болса, 
үнсіздік оның ішкі көңіл күйі.  

Белгілі ағылшын жазушысы, новел-
лист, философ, литератор, «Ғажайып жа-
ңа әлем туралы» атты әйгілі антиутопия-
лық романның авторы, сонымен қатар 
көптеген романдар, философиялық 
трактаттар, әңгімелер, өлеңдер мен 
сыни эсселер жазған Олдос Хаксли өз 
заманының көрнекті зиялыларының бірі 
ретінде кеңінен танылды. Ол әр жылдары 
жеті рет әдебиет саласындағы Нобель 
сыйлығына ұсынылды. Оның «Мәңгілік 
философия» атты шығармасы барлық 
әлемдік діндердің рухани мұрасын зерт-
теудің тамаша үлгісі болды. Бұл кітап 
канондық мәтіндерге, философиялық ой 
мен әлемдік әдебиеттің шедеврлеріне 
негізделген. Олдос Хаксли эзотерикалық 
білімге арналған «Мәңгілік философия» 
кітабында үнсіздіктің үш категориясын 
атайды: 

• «ауыздың үнсіздігі» – бос әңгіме-
лерден аулақ болу оңай емес;

• «ақылдың үнсіздігі» – есте сақтау мен 
қиялдың толқуын жеңу әлдеқайда қиын;

• «ерік-жігердің үнсіздігі» – ерік-
жігердің құмарлығы мен жиіркенішті 
дауысын жеңу де қиын [16, 53 р.].

ХХ ғасырдың орта шеніндегі дүл-
дүлдердің ішіндегі бірегейі «Оба», «Құз-
дан құлау», «Бейтаныс» сынды танымал 
романдар мен «Сизиф туралы аңыз» 
және «Калигула», «Абсурд театры» сын-
ды бірнеше театрлық қойылымдар жа-
зып 1957 жылы әдебиет саласындағы 
Нобель сыйлығына ие болған француз 
жазушысы, эссеист, дараматург, Кэ-
трин мен Жан есімді егіздердің әкесі, 
бар жоғы 46 жасында жол апатынан 
қайтыс болған Альбер Камюдің ма-
шина ішінде өзімен бірге 144 беттік 
қолжазба болған екен. Ол Альбердің 
Алжирдегі отарлық саясаттың куәсі 
болған балалық шағына негізделген 
эпикалық автобиографиялық романның 
бірінші бөлімі. Жазушы осы жұмысым ең 
жақсы жұмыс болады деп божамдаған 
көрінеді. Араға біраз уақыт салып 1995 
жылы Камюдің қызы Кэтрин «Алғашқы 
адам» деген атпен қолжазбаны өңдеп 
қайта шығарған [17]. Күнде естіп, күнде 
көріп жүрген тым қарабайыр ситуация-
лардан ерекше философиялық мән та-
уып алып оны керемет суреттейтін, ар-
ожданның биігін көрсете алған Альбер 
Камюдің «Үнсіздік» әңгімесінен үзінді:

«Мен Сіздің маған ренжулі екеніңізді 
көріп тұрмын, ашығын айтсам, бұл маған 
ауыр. Мен тек мынаны қосқым келеді: 
мен бүгін істей алмағанымды, мүмкін 
жағдай жақсарған кезде істей аламын. 
Егер шамам келсе, мен Сіздің өтінішіңізді 
күтпестен-ақ орындар едім» [18, 447 с.]. 

Үнсіздік – бұл адамдар ымыралас-
тығының белгісі емес. Бұл өз бетінше 
бір қарым-қатынастың түрі, ақпаратты 
вербалды емес жолмен беру. Неғайбыл 
сәтте үнсіздік сөзге қарағанда әлдеқай-
да өтімді. Олар өздерінің үнсіздіктері-
мен болған жағдайға наразылықтарын 
көрсетті [19, 23 с.]. Осылайша, үнсіздік 
экзистенциалды теориялық модельді 
білдіреді, яғни вербалды емес қарым-
қатынас моделі [19, 24 с.] 

«Үнсіздік» не деген жұмбақ, қырлары 
көп, құпиясы мол парадокс ұғым. Халық 

Философия пәнін оқыту экспозициясы



36     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

тәжірибесіне сүйеніп «үндемегеннен 
үйдей бәле шығады» деген мақалға ила-
нып үнсіздікті қолдамау қажет деген ойға 
келгенде «үндемеген үйдей бәледен 
құтылады» деген қарама-қайшы екінші 
мақал орын алады. Оған қоса, әдеби 
мәтіндерде «екі ғашық бірін-бірі үнсіз 
ұғынысты» деп келеді. Халық аузында 
ұлт ұстазы Абайдай ұлды тәрбиелеген 
адуыны қатты Құнанбай дауға қатысты 
шешім айтар алдында бір-екі күн ләм-
мим деп үн қатпайды екен. Неге олай 
етесіз деп сұрағандарға «айтар шешім 
сөзіме дәм келтірем» деп жауап беретін 
көрінеді. 

Сонымен үнсіздік татулық белгісі 
ме, келісім ишарасы ма, ашу туғызатын 
әрекет пе, ынжықтықтың сипаты ма, 
ақылды шақырудың тәсілі ме? Осы па-
радоксты мәселелер туралы ойланып өз 
ой биігін көтеру мақсатында студенттер-
ге төмендегідей бірнеше тапсырма бе-
руге болады. 

Тапсырма 1.: қазақтың халық ауыз 
әдебиетінің кез келген түрінен (мақал-
мәтел, нақыл сөз, хисса, дастан, жыр, т.б.) 
үнсіздік немесе аз сөйлеу туралы 5-тен 
кем емес мысал келтіріңіз және оны өз 
түсінігіңізбен, тұрмыстық мысалдармен 
бекітіңіз.

Тапсырма 2.: философ әрі музыкант 
Мирио Косоттинидің «Үнсіздікпен ой-
нау. Үнсіздік философиясына кіріспе» 
атты кітабындағы ұсынылатын ойына 
негізделеді. Төменде берілген үнсіздік 
түрлеріне аргумент келтіріңіз: 

• Қорқыныш туғызатын үнсіздік;
• Әлемде жасырынған үнсіздік;
• Адам денесінде жасырылған үнсіздік;
• Таусылмаса екен дейтін ұзақ үнсіздік;
• Жан қалайтын үнсіздік;
• Тыңдауға болатын үнсіздік. 
Өз тарапыңыздан басқа да үнсіздік 

түрлерін қосуға болады.
Тапсырма 3.: Мүһсен Мәхмәлбаф-

тың «Үнсіздік» фильмін көріңіз және 
одан алған әсеріңізді 100 сөзден кем 
емес эссе етіп рәсімдеңіз. Фильмді топ 

болып көріп, кино аяқталған сәттегі 
эмоцияны пайдаланып сол жерде 
талқылау өз тиімділігін көрсетеді.

Тапсырма 4.: жоғарыда келтірілген 
Олдос Хакслидің үш үнсіздігіне өз 
басыңыздан өткен ситуациялардан 
мысал келтіріңіз. 

Тапсырма 5.: Топтағы барлық сту-
денттер бір уақытта көздерін жұмып 
5 минуттай аудиториядағы үнге құлақ 
түру керек. Кім не естіді? Көзді аша 
сала алдын-ала дайындап қойған ақ 
параққа 6-шы минуттан бастап 10-шы 
минутқа дейін әркім өз естіген үнін не-
месе дыбысын жазуы тиіс. Келесі 10 
минут талқылау. Барлық студент естіген 
және жазған танымал дыбыстар, бір 
немесе екі студент жазған сирек ды-
быстарды ерекшелеп, оларды талдау 
қажеттілігі орын алады. Бұл жаттығу 
арқылы «философия» пәнін игеріп 
жатқан студенттердің сезімдері жаңаша 
жұмыс істейді, демек ми қуаттанады. 
Тапсырмаларды ыждаһатпен орындаған 
студент өз өміріне жақсы тағылым ала 
алады, өмірде кез келген ситуацияда 
орын алуы мүмкін үнсіздікті бағамдай 
алады. Өзі де үнсіздікті орынды пайдала-
ну арқылы кейбір мәселелерді оңтайлы 
шешу мүмкіндігіне ие болады. Ойды бір 
нәрсеге шоғырландыруға дағдылану 
арқылы студенттер өз сезімталдықтарын  
арттыра алуы мүмкін.

Қорытынды

Оқыту – бұл пайдалы, қызықты және 
үнемі өзгеріп отыратын әрекет, алайда 
оның нәтижесі бірден кейде тіпті мүл-
дем көрінбейді. Оқытушылық – ол ұлық 
қызмет емес, демек, оқыту процесіндгі 
оқытушы доминанттылық статусынан 
гөрі, бағдарлаушы немесе нұсқаушы, 
шабыттандырушы әрі белсендендіруші 
болғаны дұрыс. Оқыту – тоқтаусыз, 
үздіксіз процесс, сондықтанда оқытушы 
үнемі жігерлі, әрі позитвті бола алмай-
ды, бірақ оның студенттердің қызығу-

Нұрадин Г.Б., Кульбаева Д.Д., Куандыкова Э.Д.



37https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

шылықтарын, қабілеттерін және 
алдыңғы білімдерін тиімді диагности-
калау жауапкершілігі міндет қатарынан 
түспейді. Оқытушы бір уақытта әр сту-
дентке ойлануға және өсуге мүмкіндік 
беретін оқу тәжірибесін үнемі жоспар-
лап отыруы керек. Адаптивті жоспар құру 
және оны жүзеге асыру жұмыстарын 
ұйымдастыру сынды күрделі әрі  қиын 
жұмысқа назар аударуға «пәнді оқыту 
философиясы» немесе «пәнді оқыту 
экспозициясы» нақты көмектесе ала-
ды. Бұл маңызды тұжырым жылдаған 
аудиториялық тәжірибе көрінісі.

«Философия» пәнінің оқытушысы 
студенттердің өзара қарым-қатынасы 
мен олардың  оқуға деген ынтасы мен 
ықпалын жақсы түсінуі керек. Ол сту-
денттердің жоғары нәтижелерге қол 
жеткізгенін қаласа онда оларды сұрып-
таудан және бір-біріне бәсекелес етуден 
аулақ болады. «Философия» пәнін оқыту 
экспозициясының басты көрсеткіші – 
практикалық философия, сондықтан да 
оқытудың көп бөлігі әлеуметтік өзара 
әрекеттесу арқылы жүреді. Студенттердің 
оқу уақытының басым көпшілігі бір-
бірімен нәтижелі және бірлесіп жұмыс 
істейтін етіп құрастырылады.

Философияны ғылыми тұрғыдан 
түсіну өте қиын, сондықтан да студент-
тердің семинарлары мен өзіндік жұ-
мыстары ерекше әрі еркін форматта 
болуы қажет. Қиын теориялар, қисынды 
заңдылықтар, мыңдаған термин-
дер, көптеген тұлғалардың сан жет-
пес шығармаларымен студенттердің 
пәнге деген қызығушылығын арттыру 
- өз бетінше ойлап, белгілі бір өмірлік 
мәселелерге философиялық тұрғыдан 
қарауға үйрету мүмкін емес. Практикалық 
философия тек философия пәнінен 
ғана емес, қоғамдық-гуманитарлық 
бағыттағы барлық пәндерді игеруші 
студенттерді өз бетімен білім алуға, өмір 
бойы жаңашылдыққа ұмтылып, білім 
алуды өмірлік ұстаным етуге, талмай 
ақпараттар іздеуге, оны ақыл сүзгісінен 
өткізуге, өзіндік ой тұжырымдауға 

жетелейді. Олай болса, философия 
пәнін оқыту экспозициясы студенттерді 
сыни ойлау әдістері арқылы олардың 
оқып, естігендерінің бәрін талдауға, 
қолдануға, жалпылауға және бағалауға 
бағытталады. Бұдан «философия» пәнін 
оқыту философиясы туындайды. 

«Философия» пәнін оқыту филосо-
фиясы – оқу арқылы дұрыс ойлануға, ізгі 
ойдың тууына ынталы болуға көмектесу. 
Туған ойды бекіту үшін оған жақсы 
сұрақтар қоюды тиімді пайдалану стра-
тегиясы мен тактикасын игеру. Әр 
қойылған сұраққа жауап іздеуге және 
оны табуға болады, алайда сұрақты 
іздеу қиындық туындатады. Қарапайым 
логикаға сүйенсек, орынды, дұрыс 
сұраққа тұщымды жауап табуға болады. 
Сұрақ ой-түрткі, ой-қамшы қызметін де 
атқара алады. 

Оқыту философиясы оқу бағдарла-
масынан алынған курс тақырыптары, 
тапсырмалары, бағалар мен стратеги-
яларды қамти отырып, сараптамалық 
білімнің спектрін көрсетеді және мақсат, 
әдістер мен тәсілдерді көрсетеді. Оқу 
жоспарлары, тапсырмалар, емтихандар, 
бағалар және студенттердің бағаланған 
жұмыстары сияқты қосымша құжаттар 
қосымша ақпарат бере алады. Бірақ 
«Философия» пәнін оқыту философия-
сы биікке, адамзаттық миссияға жетелей 
алады.   

Әдебиеттер тізімі:

1 Deborah Alpert Sleight. A Developmental 
History of Trainingin the United States and Eu-
rope.1993. MichiganStateUniversitysleightd@
msu.eduDecember.

2 Steinmetz, C.S. (1976). The history of train-
ing. In (R. L. Craig, Ed.) Training and Develop-
ment Handbook: A Guide to Human Resource 
Development, 2nd Ed. Sponsored by the Ameri-
can Society for Training and Development. New 
York: McGraw-Hill.

3 Brethower, D. & Smalley, K. (1992). An 
instructional paradigm for training in the 21st 
century.  Performance and Instruction, May/
June  1992, 26-31. Washington, D.C.: National 
Society for Performance and Instruction.

Философия пәнін оқыту экспозициясы



38     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

4 Картбаева Ж.Ж., Оразова Ж.О. Тренинг- 
коммуникациялық үдеріс  ретінде // Materials 
of the XI International scientific and practical 
conference, «Science without borders», - 2015. 
Volume 16. Psychology and sociology. Sheffield. 
Science and education LTD - 80 стр.

5 Guy Golan. The First-Person Effect and Its 
Behavioral Consequences: A New Trend in the 
Twenty-Five Year History of Third-Person Effect 
Research. Texas Christian University. October 
2008. DOI: 10.1080/15205430802368621

6 Davison, W.P. (1983). The third-person 
effect in communication. Public opinion 
quarterly. 47 (1), 1-15.  

7 Чepнышoвa Л.И. Три фактора 
формирования первого впечатления.  http://
www.elitarium.ru/  Қаралған күні 4.01.2021

8 Жапатова А. Шешім қабылдауға әсер 
ететін психологиялық эффектілер. 20 қазан 
2015. https://massaget.kz/blogs/15754 Қарал-
ған күні 21.11.2020.

9 Elisabeth Noelle‐Neumann. The Spi-
ral of Silence A Theory of PubliOpin-
ion. First published: June 1974.https://doi.
org/10.1111/j.1460-2466.1974.tb00367.x

10 Әлімқұлов Қ. Мәңгілік мұра: зерттеулер. 
– Алматы: «Хантәңірі», 2015. – 352 бет.

11 Шаханов М. Ғашықтық ғаламаты. 
Өлеңдер, балладалар, поэмалар. Алматы: 
Өнер, 2012 . – 474 б.

12 Маслова В.А. Философия и поэтика 
молчания сквозь призму русской поэзии 
ХХ века. Информационный вестник Форума 
русистов Украины. – Симферополь, 2005. 
Выпуск 9. – С. 104-112.

13 Бибихин В.В. Язык философии. 3-е изд. 
Серия «Слово о сущем». – СПб.: Наука, 2007. 
– 389 с. 

14 Жеменей И. Үнсіздік. Аbai.kz ақпарат-
тық порталы. 17.11.2020.https://abai.kz/
post/12413917.  Қаралған күн20.11.2020

15 Избегание конфликта молчанием 
https://tomalogy.com/ Қаралған күні 
19.11.2020.

16 Хаксли О. Вечная философия. – Москва, 
1997. – 480 с.

17 Albert Camus French author. Last Up-
dated: 7.01.2021. https://www.britannica.com/ 
Қаралған күн 15.01.2021

18 Камю А. Молчание. Избранное: 
Повести; Роман; Рассказы и очерки. -Мн.: 
Нар. асвета, 1989. - 496 с.

19 Петросян М.М. Проблемы коммуни-
кации в рассказе Альбера Камю «Молчание». 
Филологические науки в России и за рубежом: 
материалы II междунар. науч. конф. г. Санкт-
Петербург, ноябрь 2013 г. – 23-24 с. 

Transliteration

1 Deborah Alpert Sleight. A Developmental 
History of Trainingin the United States and Eu-
rope.1993. MichiganStateUniversity sleightd@
msu.edu December.

2 Steinmetz, C. S. (1976). The history of 
training. In (R. L. Craig, Ed.)  Training and De-
velopment Handbook: A Guide to Human Re-
source Development, 2nd Ed. Sponsored by 
the American Society for Training and Develop-
ment. New York: McGraw-Hill.

3 Brethower, D. & Smalley, K. (1992). An 
instructional paradigm for training in the 21st 
century.  Performance and Instruction, May/
June  1992, 26-31. Washington, D.C.: National 
Society for Performance and Instruction.

4 Kartbaeva J.J., Orazova J.O. Trenıń - 
komýnıkasıalyq úderis retinde [raining as a 
communication process] / Materials of the XI 
International scientific and practical conference, 
«Science without borders», - 2015. Volume 16. 
Psychology and sociology. Sheffield. Science 
and education LTD - 80 s.

5 Guy Golan. The First-Person Effect and Its 
Behavioral Consequences: A New Trend in the 
Twenty-Five Year History of Third-Person Effect 
Research. Texas Christian University. October 
2008. DOI: 10.1080/15205430802368621

6 Davison, W.P. (1983). The third-person ef-
fect in communication. Public opinion quarter-
ly. 47 (1), 1-15.  

7 Сһepnyshova L.I. Tri faktora formirovani-
ya pervogo vpechatleniya [Three factors in the 
formation of the first impression.].http://www.
elitarium.ru/  Қаралған күні 4.01.2021

8 Japatova A. Sheshim qabyldaýǵa áser 
etetin psıhologıalyq effektiler [Psychologi-
cal effects that influence decision-making.] 
20.10.2015. https://massaget.kz/blogs/15754 
Қарлалған күні 21.11.2020.

9 Elisabeth Noelle‐Neumann. The Spi-
ral of Silence A Theory of PubliOpin-
ion. First published: June 1974.https://doi.
org/10.1111/j.1460-2466.1974.tb00367.x

10 Álimqulov Q. Máńgilik mura: zert-
teýler [Eternal Heritage: Research]. – Almaty: 
«Hantáńiri»,2015. – 352 b.

11 Shahanov M. Ǵashyqtyq ǵalamaty [The 
universe of love]. Óleńder, balladalar, poemalar. 
-Almaty: Óner, 2012 . – 474 b.

12 Maslova V.A. Filosofiya i poetika mol-
chaniya skvoz’ prizmu russkoj poezii ХХ veka 
[Philosophy and poetics of silence through the 
prism of Russian poetry of the twentieth cen-
tury]. Informacionnyj vestnik Foruma rusistov 
Ukrainy. - Simferopol’, 2005. Vypusk 9. Maslo-
va V.A. Filosofiya i poetika molchaniya skvoz’ 

Нұрадин Г.Б., Кульбаева Д.Д., Куандыкова Э.Д.



39https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

prizmu russkoj poezii HKH veka. Informacionnyj 
vestnik Foruma rusistov Ukrainy. Simferopol’, 
2005. Vypusk 9.С. 104-112.

13 Bibihin V.V. YAzyk filosofii [The language 
of philosophy]. 3-e izd. Seriya «Slovo o sush-
chem». – SPb.: Nauka,2007. – 389 с. 

14 Jemeneı I. Únsizdik [Silence]. Аbai.kz 
aqparattyq portaly.17.11.2020. https://abai.kz/
post/12413917.  Қаралған күн20.11.2020

15 Izbeganie konflikta molchaniem [Avoid-
ing conflict by silence]. https://tomalogy.com/ 
Қаралған күні 19.11.2020.

16 Haksli O. Vechnaya filosofiya [Eternal 
philosophy]. – Moskva, 1997. – 480 с.

17 Albert Camus French author. Last Up-
dated: 7.01.2021. https://www.britannica.com/ 
Қаралған күн 15.01.2021

18 Kamyu A. Molchanie. Izbrannoe: Povesti; 
Roman; Rasskazy i ocherki [Silence. Favorites: 
Novellas; Novel; Short stories and essays]. – 
Mn.: Nar. asveta,1989. – 496 с.

19 Petrosyan M.M. Problemy kommunikacii v 
rasskaze Al’bera Kamyu «Molchanie» [Commu-
nication problems in Albert Camus’ short sto-
ry «Silence»]. Filologicheskie nauki v Rossii i za 
rubezhom: materialy IImezhdunar. nauch. konf. 
- Sankt-Peterburg, noyabr’ 2013 г. - 23-24 с. 

АВТОРЛАР ЖАЙЛЫ АҚПАРАТ 

Гулхан Болатқызы Нұрадин философия ғылымдарының кандидаты, доцент (қа-
уымдастырылған профессор), М.Х. Дулати атындағы 
Тараз өңірлік университетінің, «философия және 
саясаттану» кафедрасының доценті, Тараз, Қазақстан,
gnuradin@mail.ru  (ORCID-0000-0003-4067-9831)

Дина Дюсебаевна Кульбаева философия ғылымдарының кандидаты, М.Х. Дулати 
атындағы Тараз өңірлік университетінің, «философия 
және саясаттану» кафедрасының доценті, әрі 
меңгерушісі, Тараз, Қазақстан, kulbaeva68@bk.ru 

Эльмира Джамбыловна Куандыкова аға оқытушы,  М.Х. Дулати атындағы Тараз өңірлік 
университетінің, «философия және саясаттану» 
кафедрасының аға оқытушысы, Тараз, Қазақстан,
e-kuandykova@mail.ru

Гулхан Болатқызы Нұрадин кандидат философских наук, доцент (ассоции-
рованный профессор) кафедры философии и 
политологии Таразского регионального универ-
ситета имени М.Х. Дулати, Тараз, Казахстан, 
gnuradin@mail.ru  (ORCID-0000-0003-4067-9831)

Дина Дюсебаевна Кульбаева кандидат философских наук, доцент и заведующая 
кафедрой философии и политологии Таразского 
регионального университета имени М.Х. Дулати, 
Тараз, Казахстан, kulbaeva68@bk.ru

Эльмира Джамбыловна Куандыкова старший преподаватель кафедры философии и 
политологии Таразского регионального универси-
тета имени М.Х. Дулати, Тараз, Казахстан, 
e-kuandykova@mail.ru

Gulkhan Nuradin Candidate of Philosophical Sciences, Associate Profes-
sor, M.H. Dulati Taraz Regional University, 
Taraz, Kazakhstan,
gnuradin@mail.ru  (ORCID-0000-0003-4067-9831)

Dina Duisebaevna Candidate of Philosophical Sciences, Associate Profes-
sor, M.H. Dulati Taraz Regional University, 
Taraz, Kazakhstan, kulbaeva68@bk.ru

Elmira Djambulovna  Senior Lecturer, M.H. Dulati Taraz Regional University, 
Taraz, Kazakhstan, 
e-kuandykova@mail.ru

Философия пәнін оқыту экспозициясы



40     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Kaukua J., Syrgakbayeva A., Rushanova N.

UDC 130.122                                          https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.04                                   

PROBLEMS OF IGNORANCE IN SPIRITUAL CULTURE 
AL-FARABI’S PHILOSOPHY

1 Kaukua Jari, 2 A. Syrgakbayeva, 3 N. Rushanova

ABSTRACT
This article provides a brief overview of al-Farabi’s contribution 
to science. Abu Nasr al-Farabi was the greatest philosopher and 
scientist of his time. Initially, he completed his studies in Farabi 
and Bukhara, later he went to Baghdad, where he studied and 
worked for a long time. During this time, al-Farabi mastered sev-
eral languages as well as various branches of knowledge and 
technology.
The article identifies specific problems of ignorance in the ethi-
cal philosophy of al-Farabi, founder of the actual political, ethical 
philosophy, especially Farabi synthesis of ancient and Muslim 
tradition, reveals the place of the Platonic political concepts in 
his system shows the influence of Farabi’s ideas on the further 
development of ethical thought in Islam. In addition, the article 
clearly indicates the thoughts, treatises, where al-Farabi impla-
cably and harshly criticized ignorant, weak and lazy managers, 
unworthy to lead even small communities. The scientist in his 
works gives the characteristic features of such a “ruler”.

Key words: Contribution to Science, Various Branches, Scientific 
Treatises, Significant Works, the Existence of a Vacuum.

1 University of Jyväskylä,
(Jyväskylä, Finland)

2, 3 Al-Farabi Kazakh 
National University 
(Almaty, Kazakhstan)

Corresponding Author: 
А. Syrgakbayeva

Reference to this article: 
Kaukua Jari, 
Syrgakbayeva A., 
Rushanova N.
Problems of Ignorance in 
Spiritual Culture al-Farabi’s 
Philosophy // Adam alemi. – 
2022. 
– №3 (93). – P. 40-48.

Әл-Фарабидің рухани мәдениет философиясындағы надандық мәселелері  

Аңдатпа. Бұл мақалада Әл-Фарабидің ғылымға қосқан үлесіне қысқаша шолу жасалады. 
Әбу Насыр Әл-Фараби өз заманының ұлы философы және ғалымы болған. Бастапқыда ол 
Фараби мен Бұхарадағы оқуын бітіріп, кейін Бағдадқа барып, онда ұзақ уақыт оқып, жұмыс 
істеді. Осы уақыт ішінде Әл-Фараби бірнеше тілді, сондай-ақ білім мен технологияның түрлі 
салаларын меңгерді.

Мақалада этикалық философияның негізін қалаушы әл-Фарабидің этикалық 
философиясындағы надандықтың нақты проблемалары, әсіресе Ежелгі және мұсылман 
дәстүрінің Фарабидік синтезі, платондық саяси тұжырымдамалар жүйесіндегі орны ашылады. 
Сондай-ақ, Фараби идеяларының Ислам әлеміндегі этикалық ойдың одан әрі дамуына әсері 
көрсетілген. 

Сонымен қатар, мақалада әл-Фарабидің тіпті кішігірім қауымдастықтарды басқаруға 
лайықсыз, әлсіз және жалқау басқарушыларды қатаң сынға алған ойлары мен трактаттары 
нақты көрсетілген. 

Ғалым өз еңбектерінде осындай “билеуші” ұғымына тән белгілерге сипаттама береді.
Түйін сөздер: ғылымға, әртүрлі салаларға, ғылыми трактаттарға, маңызды жұмыстарға 

қосқан үлесі, вакуумның болуы.



41https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Problems of Ignorance in Spiritual Culture Al-Farabi's Philosophy

Духовная культура аль-Фараби проблемы невежества в философии

Аннотация. В этой статье дается краткий обзор вклада аль-Фараби в науку. Абу Наср 
аль-Фараби был величайшим философом и ученым своего времени. Первоначально он 
закончил учебу в Фараби и Бухаре, позже отправился в Багдад, где долгое время учился 
и работал. За это время аль-Фараби овладел несколькими языками, а также различными 
отраслями знаний и технологий.

В статье выявляются специфические проблемы невежества в этической философии аль-
Фараби, основателя актуальной политической, этической философии, особенно синтеза 
Фараби древней и мусульманской традиции, раскрывается место платоновских политических 
концепций в его системе, показано влияние идей Фараби на дальнейшее развитие этической 
мысли в мире. Ислам.

Кроме того, в статье четко указаны мысли, трактаты, где аль-Фараби непримиримо 
и жестко критиковал невежественных, слабых и ленивых управленцев, недостойных 
руководить даже небольшими сообществами.

Ученый в своих работах дает характерные черты такого “правителя”.
Ключевые слова: вклад в науку, различные отрасли, научные трактаты, значимые 

работы, существование вакуума.

Introduction

The main ideological idea of Abu-Nasr 
Muhammad ibn-Muhammad ibn Tarkhan 
ibn-Uzlag al-Farabi at-Turki is that people, 
according to world laws, should maintain 
peace among themselves. Only then can 
they achieve true happiness, that is, live in 
harmony with themselves, with people and 
with the world, can they achieve kindness, 
beauty and truth.

Human happiness, which synthesizes 
goodness, beauty and truth, thus becomes 
an absolute value on the scale of the uni-
verse. Any absolute value is the ideal, the 
point to which any person should strive 
and strives. Abu-Nasr explains in detail 
why different peoples have different un-
derstandings of happiness. The reasons, 
from his point of view, are the same, which 
explain the existence of different peoples 
of different religions. It is surprising that 
al-Farabi does not give any preference to 
Islam in his understanding of happiness. 
From this we can conclude that in the phi-
losophy of Abu-Nasr al-Farabi, there is an 
implicit position that human happiness is 
higher than religious dogmas and com-
mandments.

Above, we have repeatedly encoun-
tered such a position, when philosophical 

truths are higher than religious ones. More 
precisely, not so. Al-Farabi at-Turki’s idea is 
somewhat different, although very similar. 
The truth is one. And only philosophy can 
know it in its full, precise, and perfect form.

Religion, on the other hand, uses its 
figurative and symbolic means to bring 
these truths to unenlightened people, sim-
plifying their presentation for clarity, and 
rejecting and retreating from conceptual 
forms for accessibility. If there is a mistake 
in understanding happiness, then it is not 
philosophy or religion that is to blame, but 
specific circumstances, where there may 
be both subjective and objective reasons 
and conditions. To achieve true happiness, 
it is necessary to know what true happi-
ness is [5].

According to Abu-Nasr al-Farabi 
at-Turki, philosophy, penetrating in its 
knowledge to the foundations of the uni-
verse, reveals the laws and principles of 
existence, the knowledge of which gives 
a person the meaning of true happiness. 
Philosophy and literature (the poetry of 
Saadi, Khayyam and other poets of this 
era) is focused on understanding this very 
question – what is the meaning and pur-
pose of human life. That is why we see the 
philosophy of poetry and the poetry of 
the philosophy of Arabic-speaking think-



42     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

ers and poets, which has been admired for 
centuries.

Al-Farabi’s thoughts on the unselfish-
ness of the path to happiness are interest-
ing. If a person refuses or refrains from evil 
actions in the hope of obtaining greater 
benefits (abstinence in a short earthly life 
in order to obtain eternal pleasure in Par-
adise), then, according to Abu-Nasr, this is 
not the true path to happiness. This is ei-
ther trade, or hypocrisy – in any case, not a 
true desire to achieve true happiness. Hap-
piness is not a reward for something, for 
some feelings, thoughts, words or deeds. 
True virtue has a cause and all the condi-
tions that determine it in itself. It can not 
be traded for a reward in the afterlife, the 
other world. Such a virtue is not a virtue, 
but rather a vice. The reward for virtue is 
virtue itself, which does not require exter-
nal additional “pushes”.

The motivation of virtue is absolutely in-
dependent and self-sufficient. Virtue is the 
result of the life of a virtuous person who 
follows justice in his feelings, thoughts, 
words, and deeds, without claiming any 
additional reward for his virtue other than 
virtue. Al-Farabi said “you must be satisfied 
that you are virtuous, as”. If this does not 
bring you happiness, then you only con-
sider yourself virtuous without being so; 
your virtue is only external, ostentatious, 
calculating, hypocritical, etc.

Happiness is when evil, ugliness, lies are 
repugnant to a person, as if by “nature”. 
Happiness cannot come to a person who 
even puts faith in the line of the pursuit 
of material “profit” in eternal life. Virtue is 
self-sufficient and self-valuable for achiev-
ing happiness. To be virtuous is happiness. 
If such a variant of happiness is realized, 
then a person is not afraid of death, be-
cause true virtue in this life is the guarantor 
of true happiness, i.e., both earthly (finite) 
and otherworldly (eternal).

In the face of death (on earth), a virtu-
ous person does not lose his dignity, does 
not fall into fear and confusion, does not 

cling to it by any means. A happy person 
leaves the earthly life without suffering, de-
spair and fear. The absence of fear of death 
does not mean the desire to bring it closer. 
A happy person has already achieved hap-
piness in his virtuous life, so it is logically 
meaningless for him to rush to the eternal 
world, where eternal happiness awaits him. 
Logically, the al-Farabi system, in our opin-
ion, seems to be perfect... Except for one 
thing: the original-virtue is self-sufficient. 
This is a hypothesis, and an axiomatic one 
at that. Virtue, in our opinion, is not a prio-
ri, as al-Farabi admits. That is, it is not just 
inherent in a person. This is first. Secondly, 
the mere accumulation of knowledge, as 
the entire history of mankind before and 
after Farabi has shown, can not achieve vir-
tue either for an individual, or for society, 
or for humanity. Virtue must be motivated 
from within a person, but determined by 
external conditions: whether by God, na-
ture, society, local cultural environment, 
family, or anything else.

Al-Farabi is not an atomist, in this sense, 
not a supporter of the philosophy of Epi-
curus. But there are echoes of epicurean-
ism in the idea that when a happy person 
dies, it is not him who should be mourned, 
for just as he was happy in the finite world, 
so he will be happy in the eternal world; 
but his fellow citizens, who without him 
have reduced the chances of achieving vir-
tue, should be mourned [1].

The philosophy of Abu-Nasr Muham-
mad ibn-Muhammad ibn Tarkhan ibn-
Uzlag al-Farabi at-Turki is systematic and 
well thought out logically in terms of com-
position. The doctrine of virtue (ethics) is 
logically interwoven with the doctrine of 
virtuous and ignorant cities. Remembering 
the characteristics of the ignorant (neces-
sity, exchange, baseness, ambition, power, 
collectivity) cities, we can tell which of their 
inhabitants and why death may be terrible: 
for their understanding of happiness was 
wrong. When they die, they lose wealth, 
power, fame, and other illusory symbols of 

Kaukua J., Syrgakbayeva A., Rushanova N.



43https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

happiness, in their understanding. All this 
is perishable, mortal, transitory. In the face 
of death, the inhabitants of ignorant cities 
understand the illusory nature of their aspi-
rations in life. Al-Farabi might have recalled 
the parable of Alexander the Great, who or-
dered that when he lay on his deathbed, a 
coin should be placed in his open palms so 
that everyone could see that even he, the 
great king, could take nothing with him to 
the afterlife. The same is said of Abu Nasr 
Muhammad Ibn Muhammad Ibn Tarkhan 
Ibn Uslag al-Farabi al-Turki. However, in our 
opinion, this position can be understood 
and interpreted differently. There is only 
this life, and to be happy in this, earthly, 
finite life, is the highest meaning and the 
highest goal of being and knowing a per-
son. Abu-Nasr says that vicious people re-
pent before they die, but this is also a lie, 
hypocrisy, hypocrisy, caused by the fear of 
missing out on otherworldly happiness [2].

Methodology

Al-Farabi connects moral problems not 
only with the social aspects of human ex-
istence, but also with the problems of psy-
chology: virtue is associated with freedom, 
with will, with freedom of choice. Freedom 
of choice is connected with the will, with 
the fact that “a person gives preference to 
what is possible to choose”

1. The ethical aspects of virtue are 
connected, as we have seen above, with 
politics, which is most clearly seen in the 
description of virtuous and ignorant cit-
ies. Everything in al-Farabi is systematic 
and interrelated: ontology, epistemology, 
metaphysics, cosmology, ethics, sociology, 
religion, psychology, and all other prob-
lems. Philosophy, as we have already said, 
plays a major role in the achievement of 
human happiness. “As we achieve happi-
ness only when we have lovely and beau-
tiful is innate in us only through the art of 
philosophy, then it must be that it is due 
to the philosophy we achieve happiness”.

2. The pursuit of philosophy requires, 
as we have already said, a virtuous soul, 
without which it is impossible to attain 
true knowledge. The dialectic of al-Fara-
bi’s thinking, if you do not delve into the 
details, may seem like a simplified circular 
scheme. A virtuous soul, which is self-suf-
ficient, is needed for the study of philos-
ophy, which gives true knowledge about 
the universe, about nature, about society, 
about man, about his body and about 
his soul. But on the other hand, it is true 
knowledge that makes a person’s soul vir-
tuous. At least, without true knowledge, it 
is impossible to achieve true virtue. And 
philosophical training begins with the art 
of logic. “Since the goods with which man 
is endowed are some more specific, and 
others less so, moreover, the most specific 
of the goods for man is the human mind, 
for man became man through reason, and 
since the good that this art applies is the 
human mind, then this art applies those 
goods that are most specific to man”.

3. In order to break the circle of “vir-
tue-knowledge-virtue and knowledge-vir-
tue-knowledge”, al-Farabi distinguishes 
two types of virtue: reasonable (wisdom, 
sharpness of mind, quickness of mind) and 
dianoetic (justice, generosity, courage, mod-
eration). Remember that the virtues of Abu-
Nasr are a priori, i.e. innate. Nature gives a 
person a certain predisposition, but this side 
of life can not be attributed to moral mo-
ments. Natural predisposition can only be 
considered as makings. “Measure in every-
thing” – this truth al-Farabi learned from an-
cient philosophy and conducts everywhere. 
Natural inclinations, for example, can also 
not be taken to the extreme, claiming that 
someone is completely predisposed to vir-
tue, and someone else is completely predis-
posed to vices. He writes: “A man cannot be 
endowed from the very beginning by nature 
with virtue or vice, any more than he can be 
a born weaver or scribe”.

4. From birth, a person has only a pre-
disposition to morality. This predisposition 

Problems of Ignorance in Spiritual Culture Al-Farabi's Philosophy



44     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

must be developed into the habit of per-
forming moral actions. Again, we see the 
relationship of many aspects of human ex-
istence and thinking. Here “virtuous soul”, 
“good will”, “accidental and necessary”, 
“free choice”, “wisdom”, “habit”, “ruler”, 
“inhabitants”, etc. – all this leads to the fact 
that during the life of a person a “beauti-
ful disposition” is developed. According to 
him: “Politicians make the citizens of the 
cities good by teaching them to do good”, 
that is, by teaching them to do good. they 
develop the habit of doing good deeds in 
people.

5. Islam as a religion most clearly 
demonstrates this in the detail of a num-
ber of actions, ranging from simple hy-
gienic to the highest religious (for exam-
ple, the regulation of the time of prayers). 
A good temper, generated by habits, in the 
philosophical sense, is the observance of 
measure in everything: feelings, thoughts, 
words and deeds. The most vivid example 
of the active use of dialectical concepts as 
a method of not only cognition, but also 
being is the example of how al-Farabi sug-
gests to train oneself to moral actions. The 
method is simple: you need to force your-
self to do the opposite of what you want. 
Then, from the unity of opposites, we get 
the “average”, which is the measure.

Al-Farabi connects any theoretical 
ideas with practice. That Abu-Nasr’s ideas 
are more complex than just the unity of 
opposites is evident from his arguments 
about the relationship between science, 
philosophy and beauty. If the actions of 
man are great, it is closer to philosophy, 
even if you don’t know the science, not to 
read a book than one that has read a lot of 
books, but not using them in practice. Vir-
tuous actions have an advantage over the 
theoretical knowledge that is needed, but 
they must be supplemented by actions. All 
this is written in the system of the universe, 
at the base, at the beginning of which is Al-
lah. The middle of the universe is the hier-
archy of being, consisting of those spheres 

that we have considered above. In the 
same aeon there is a person who is able to 
know it and act in it. At the opposite end 
from the beginning of the universe is the 
possibility of achieving true happiness. To 
be perfectly honest, it turns out that the 
world created by Allah depersonalizes him. 
And at the end of this chain remains the 
pure world of the earthly life of man. The 
belief in the human mind, the belief that a 
person can comprehend any depth of the 
wisdom of Allah, the belief that everything 
known is possible and should be applied in 
practice, reveals a high degree of human-
ism of the teachings of al-Farabi.

It can be said that in the virtuous city, 
al-Farabi portrayed his ideals, the ideals of 
his life, to some extent himself. He wanted 
harmony in himself and in the society in 
which he lives, as well as in every person. 
This harmony should be expressed in the 
fact that people should strive to maintain 
peace among themselves. People are not 
blind tools of God, but beings who are able 
to comprehend the truth of things and act 
according to the dictates of their bright 
mind.

6. A person must know the essence of 
things in order to have the power to create 
the world around him at his own discretion. 
Here is what Abu-Nasr writes: “A person 
must have a perfect understanding of the 
essence of things, and, moreover, he must 
be restrained and steadfast in the process 
of mastering [the sciences], must by nature 
love truth and its champions, justice and 
its adherents, not show selfishness in his 
desires, not be greedy in food, drink, natu-
rally despise the passions, dirhams, dinars 
and all the like. He must take pride in what 
is reproved by men, be well-bred, easily 
submit to good and justice, and with dif-
ficulty succumb to evil and injustice, and 
possess great prudence”.

7. The peace that people should main-
tain among themselves is not only the 
absence of war. We now understand that 
we are talking about the harmony of the 

Kaukua J., Syrgakbayeva A., Rushanova N.



45https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

universe. People should keep the Peace... 
[3, 4, 9].

The Ruler is an Ignoramus

Abu Nasr was unapologetic and harshly 
critical of ignorant, weak, and lazy manag-
ers who were unworthy to lead even small 
communities. The scientist in his works 
gives the characteristic features of such a 
“ruler”. This lack of wisdom that lead to all 
sorts of excesses in eating, drinking and 
debauchery, and attempt to stay in power, 
“he will by all means strive to perpetuate 
themselves and their child to keep a mem-
ory and to leave the power to the child or 
his family”.

Like Plato, al-Farabi divides the types 
of political structure into five categories, 
of which the perfect city (corresponding 
to Plato’s “aristocracy”) is the best form 
of government, and the rest are imperfect 
types, which Plato himself characterizes 
as “degenerate”, including timocracy, oli-
garchy, democracy and tyranny. Al-Farabi 
constructs a somewhat different four-part 
classification of “imperfect” communities.

Unlike Plato, he shows more interest 
in the opposite (mudadda), non-virtuous 
grads, devoting them to a detailed de-
scription of the last eight chapters of his 
treatise.

Al-Farabi divides the imperfect types of 
communities into the ignorant (jahiliyya),

1. the impious (fasika),
2. the changed one (mubadilya) and
3. stray (dalla) grady.
The number of individuals committed 

hail opposed to the so-called “weeds” 
(nawabi) among its inhabitants and “the 
savages”.

The worst of these four communities is 
the ignorant city, whose people have nev-
er known true happiness, and even if they 
were given it, they would reject it. They 
worship imaginary values, which, from the 
point of view of al-Farabi, include such as 
health, wealth, pleasure, self-will and hon-

or, and they rely on the opposite as mis-
fortune.

In turn, the philosopher divides the ig-
norant city into six varieties:

1. necessary (al-madina ad-daruriyya),
2. money changer (al-madinah al-badd-

alah),
3. lowland (madinah al-hissa wa-s-su-

kut),
4. ambitious (madinat al-karama),
5. power-hungry (madinat al-tagallub) 

and collective (al-madina al-jama’iyya),
6. free (madinat al-ahrar/al-hurriyya) 

[5,6].
People of the necessary city, which in 

Plato is not clearly qualified and does not 
have a name, do not strive for intellectu-
al perfection, but are limited only to the 
things necessary for bodily existence – 
food, drink, clothing, housing, coitus, help-
ing each other to achieve this in various 
ways, including agriculture, cattle breed-
ing, hunting, robbery, arts and crafts.

The next trait of an unfit manager is in-
difference to the development of educa-
tion and science in the country. The follow-
ing lists the ignorant ruler’s predilection for 
honours for uncharacteristic virtues and, as 
a result, the desire for violence and coer-
cion. The unfit ruler has no concept of jus-
tice and truth, he multiplies evil, self-serv-
ing laws are passed under him, the desire 
for wealth is exalted: “They strive to be the 
richest among the inhabitants of the city in 
order to earn honors”.

Abu Nasr himself attached great im-
portance to education and argued that 
the future of a country where science does 
not develop is uncertain. Al-Farabi’s phil-
osophical reflections are of universal im-
portance, and they are also important for 
Kazakhstan.

Unprecedented steps are being taken 
to improve the social well-being of scien-
tists. “About the soul” – a hundred times 
[8, 10].

Many of al-Farabi’s statements about 
science have become catch phrases. Here 

Problems of Ignorance in Spiritual Culture Al-Farabi's Philosophy



46     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

is an example from history, when a certain 
ruler named Sayf al-Dawl invited”. Abu 
Nasr to the palace and asked: “Teacher, 
what is the future of our state? The scientist 
instantly retorted: “If you want to know the 
future, then show me your youth”. Many 
people know this expression, but they do 
not remember that it belongs to al-Farabi 
for many years.

The great mentor thus pointed out 
the importance of the education of the 
younger generation: “To ensure balance, 
each state should rely on two wings: one – 
health (medicine), the second – education. 
If medicine heals the body, then education 
is spiritual food”.

Moreover, spiritual food, that is, ed-
ucation, according to al-Farabi and oth-
er thinkers of the East, should begin with 
7-8 years. And here a reasonable question 
arises: how justified is today’s education 
of children from the age of 6? Are we not 
thus robbing them of their childhood? By 
the way, in Soviet schools, education from 
the age of 7 was introduced precisely on 
the recommendation of al-Farabi.

When teaching, he considered it nec-
essary to use persuasion, and he himself 
urged his students to repeat the exercises, 
for example, in calligraphy: “As a result of 
long diligent exercises in writing, a person 
becomes perfect in this art, and the longer 
he does it, the stronger and more perfect 
he becomes”. In this regard, the famous 
German scientist Hegel pointed out that 
al-Farabi himself read Aristotle’s “Physics” 
40 times, “Rhetoric” – 200 times, “On the 
Soul” – 100 times. That is, he not only rec-
ommended repeating the exercises, but 
also showed an example. [10]

Abu Nasr demonstrated by his own 
example what ethical qualities a mentor 
should possess: “The norm of a teacher’s 
behavior is that he should not show either 
excessive severity or excessive indulgence, 
since severity turns the student against the 
mentor, and indulgence leads to disre-
spect for his person, neglect of his teach-

ing and his science”. “At the same time, 
al-Farabi made demands on the student: 
“On his part, diligence and perseverance 
are required, which are like water, drop by 
drop, breaking through a stone”.

Kazakhstan follows the recommen-
dations of a great teacher and thinker in 
its educational policy. In this regard, the 
adoption of the Law “On the Status of a 
Teacher” was timely, thanks to which the 
teacher became more protected in social 
and legal terms. The document provides 
for mechanisms that reduce the weekly 
workload of teachers, as well as the paper 
routine and all kinds of reports. There were 
bans to attract teachers to social and po-
litical events that were not typical of their 
profession. [7]

Conclusion

In conclusion, I would like to propose 
a number of measures to perpetuate the 
name of al-Farabi. First of all, this is the 
development of a textbook “The Great 
Thinker al-Farabi” for schools and col-
leges, written in an accessible and un-
derstandable language. I also propose 
to introduce a separate paragraph for 
studying the works of al-Farabi in school 
textbooks on the “History of Kazakhstan” 
for the 11th grade. There is a need to re-
store the university discipline “History of 
Kazakhstan” (from ancient times to the 
present day), in which to start studying 
the life and work of al-Farabi, because in 
the discipline “Modern History of Kazakh-
stan” there is no information about this 
outstanding person, as there are no ma-
terials on the history of the Golden Horde, 
Abay. Given that every year the number of 
students from other countries, including 
our fellow countrymen from the 5 million 
Diaspora and irredenta, increases in our 
universities, the urgency of this problem 
increases. The only condition is that the 
new materials must not repeat the school 
course.

Kaukua J., Syrgakbayeva A., Rushanova N.



47https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

We should also consider the possibility 
of creating an institute of farabiology with 
branches in the regions of the country. It 
should be reminded about the founder 
of this scientific direction: we did not fully 
comprehend the scientific contribution of 
Academician Akzhan Mashani, who, de-
spite the directives without a pronounced 
national identity, dared to return the name 
of Abu Nasr al-Farabi from oblivion and 
present it as the greatest national pride 
of Kazakhstan. In this regard, we recall the 
words of Abu Nasr himself that every citi-
zen is responsible for the fate of the coun-
try: “Just as a father is responsible for the 
actions of his children, so every nation is 
responsible to its own history”.

We, scientists, have an honorable duty 
to study and cherish for future genera-
tions all that was created by the genius of 
al-Farabi.

References

1 Galston M. Politics and excellence: The 
Political Philosophy of Alfarabi. Princeton, 
1990; Crone P. God’s Rule – Government and 
Islam: Six centuries of Medieval Islamic Political 
Thought. Princeton, 2005; Black D. Al-Farabi // 
History of Islamic Philosophy / S.H.Nasr, O.Lea-
man. L., 1996, P. 178-197.

2 Wain A. A Critical Study of Mabadi’ Ara’ 
Ahl Madinat al-Fadilah: The Role of Islam in the 
philosophy of Abu Nasr al-Farabi // Journal of 
Islamic Philosophy. 2011. 7.

3 Al-Pharaoh. Aphorists of a hospitalized fig-
ure // Al-Farabi. Socio-ethical tracts / per. Arab. 
Alma-Ota, 1973. Al-Pharaoh. Civil police / / may-
or. Al-Pharaoh. Ah happy fairy tale / summer.

4 Al-Pharaoh. Word about the classification 
of sciences / / Al-Farabi. Philosophical treatises. 
Alma-Ota, 1972.

5 Ibn-Baja. The initiative of the head of the 
city is supported. M. Slava. Beirut, 1991. C. 42.

6 Efremova N. C. Basic concepts: philosophi-
cal and relingovoe contradictorno N.-razvitie / / 
Faith and meaning in the context of culinary di-
alogue. Comparative Philosophy. Moscow, 2008.

7 Ibrahim TK., Efremova N. C. Muslim phi-
losophy. Falsafa. Anthology. Kazan, 2009. Ac-
cording to Daniel, the “Perfect City “of al-Farabi 
is read, as well as the “Healing” of Ibn Sina.

8 Studies on Arab-Muslim cultivation and 
philosophy. A. SSagadeeva, M., 2009, p. 251.

9 Ibn Tufeil. The face of Haya, the son of 
Yakzan / Per., intro. st. Kho com. A. SSagadeeva. 
M., 1988.

10 Platon. Old age / / Plato. Aquarius. OEM. 
In 4 t. T. 3. M., 1994. Sagadeev.C Ibn-Razvitie. 
M., 1973.

Problems of Ignorance in Spiritual Culture Al-Farabi's Philosophy

INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Jari Pekka Kaukua Doctor of philosophy, Chief Academic Researcher 
Academy of Finland / University of Jyväskylä

Akmaral Syrgakbayeva Doctor of Philosophy, Professor of the Department 
of Philosophy, Al-Farabi Kazakh National University, 
(Almaty, Kazakhstan), ORCID ID: 0000-0001-8075-1418
email: syrgakbaeva@mail.ru

Nelya Rushanova PhD candidate іn the Department of 
Philosophy, Al-Farabi Kazakh National University 
(Almaty, Kazakhstan)
ORCID ID: 0000-0002-6757-1671
email: nelia_82@mail.ru



48     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Яри Пекка Каукуа Философия ғылымдарының докторы, бас ғылыми 
қызметкер, Ювяскюля университеті,
Ювяскюля, Финляндия

Ақмарал Сәлімжанқызы Сырғақбаева философия ғылымдарының докторы, Әл-Фараби 
атындағы ҚазҰУ философия кафедрасының 
профессоры, (Алматы, Қазақстан)
ORCID ID: 0000-0001-8075-1418
email: syrgakbaeva@mail.ru

Неля Берікқызы Рушанова Әл-Фараби атындағы ҚазҰУ философия кафедра-
сының 3 курс докторанты, (Алматы, Қазақстан)
ORCID ID: 0000-0002-6757-1671
email: nelia_82@mail.ru

Яри Пекка Каукуа Доктор философии, главный академический 
научный сотрудник, Университет Ювяскюля, 
Ювяскюля, Финляндия

Акмарал Салимжановна Сыргакбаева доктор философских наук, профессор кафедры 
философии Казахского национального университета 
имени Аль-Фараби, (Алматы, Казахстан)
ORCID ID: 0000-0001-8075-1418 
email: syrgakbaeva@mail.ru

Неля Бериковна Рушанова докторант кафедры философии Казахского нацио-
нального университета имени Аль-Фараби,
(Алматы, Казахстан), ORCID ID: 0000-0002-6757-1671
email: nelia_82@mail.ru

Kaukua J., Syrgakbayeva A., Rushanova N.



49https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Мұханбетқалиев Е.Е., Уралбаева Ш.Қ., Ракимжанова С.К.

      Динамика смены национальных ценностей в условиях глобализации

Аннотация. В данной статье рассматривается философский анализ сложных изменений 
человеческого общества в эпоху глобализации. Сегодня формирование полноценного, ин-
теллигентного поколения национального самосознания является ключевым вопросом для 
всего человечества. В статье анализируются причины и последствия некоторых нынешних 
духовных заблуждений в жизни современного поколения, а также анализируется необхо-
димость для поколения учиться на примерах жизни своих предков, а не подражать другим 
культурам. В нынешнюю эпоху глобализации было изучено, что верно то, что следующее по-
коление сможет противостоять глобальной конкуренции только в том случае, если они будут 
придерживаться древних национальных ценностей, которые стали основой развития нации.

ӘОЖ 39:1(=512,122)                                  https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.05                                           

ЖАҺАНДАНУ ЖАҒДАЙЫНДА ҰЛТТЫҚ   
ҚҰНДЫЛЫҚТАРДЫҢ ӨЗГЕРУ ДИНАМИКАСЫ

1 Е.Е. Мұханбетқалиев, 2 Ш.Қ. Уралбаева, 3С.К. Ракимжанова

АҢДАТПА
Бұл мақалада жаһандану дәуіріндегі адамзат қоғамындағы 
күрделі өзгерістерге философиялық талдау жасалынған. 
Бүгінгі таңда ұлттық болмысы толық, интеллектуалды ұрпақ 
қалыптастыру адамзатқа ортақ  түйінді мәселе. Мақалада, 
бүгінгі  ұрпақ болмысындағы кезектегі кейбір рухани 
адасушылықтың, жатсынудың себебі мен салдары сарала-
на отырып, ұрпақ өзінің ұлттық келбетін басқа мәдениетке 
еліктеуден іздемей, ұлтына тән, өткен бабалар өмірінен 
сабақ ала білуі қажет екендігі талданады. Қазіргі жаһандану 
кезеңінде ұрпақ өз өмірлерінде ерте заманнан келе жатқан, 
ұлт дамуының діңгегіне айналған ұлттық құндылықтарға берік 
болған жағдайда ғана, әлемдік деңгейдегі  бәсекелестікке  
төтеп  бере  алатындығы  хақ  екендігі  зерттелген.

Түйін сөздер: Дәстүр, дін, мәдениет, тіл, құндылық, 
жаһандану,  сабақтастық, құндылық, уақыт.

1 Қ. Жұбанов атындағы 
Ақтөбе өңірлік 
университеті, 
Ақтөбе, Қазақстан

2 Л.Н. Гумилев атындағы 
Еуразия Ұлттық 
университеті, 
Нұр-Сұлтан, Қазақстан

3 Сәкен Сейфуллин 
атындағы Қазақ 
агротехникалық 
университеті, 
Нұр-Сұлтан, Қазақстан

Автор-корреспондент: 
Ш.Қ. Уралбаева
til.bilim@bk.ru

Мақаланың сілтемесі: 
Е.Е. Мұханбетқалиев, 
Ш.Қ. Уралбаева,
С.К. Ракимжанова.
ЖаҺандану дағдайында 
ұлттық құндылықтардың 
өзгеру динамикасы // Адам 
әлемі. – 2022. – No. 3 (93). – 
Б. 49-57.



50     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Ключевые слова: Традиция, религия, культура, язык, ценности, глобализация, преем-
ственность, ценности, время.

Dynamics of Change of National Values in the Context of Globalization

Abstract. This article provides a philosophical analysis of the complex changes in human 
society in the era of globalization. Today, the formation of a full-fledged, intelligent generation of 
national identity is a key issue for all mankind. The article analyzes the causes and consequences of 
some of the current spiritual delusions in the life of today’s generation, and analyzes the need for 
the generation to learn from the life of their ancestors, not to imitate other cultures. In the current 
era of globalization, it has been studied that it is true that the next generation will be able to 
withstand global competition only if they adhere to the ancient national values ​​that have become 
the backbone of the nation’s development.

Keywords: Tradition, Religion, Culture, Language, Values, Globalization, Continuity, Time.

Кіріспе

Қазір біздің қоғамымыз жаһандану 
дәуірінде өте күрделі өзгерістерді бас-
тан өткізуде. Жаһандану – адамзатпен 
бірге келе жатқан үрдіс. Жаһандану 
қоғамының бір ерекшелігі, барлық  
елдердің өмір салты, мәдениеті, ақпарат 
құралдарының ортақ бола бастауы. 
Өзекті болып  тұрған  ғаламдану құбы-
лысын біржақты талдау мүмкін  емес.  

Осы тұста  үлкен мәселе туындай-
ды, ол жаһандану   процесінің ұлттық 
құндылықтарға  әсері барма, өзгермелі 
заманда біз  елдігімізді,  мәдениетімізді, 
тілімізді, ұлттық бірегейлігімізді қалай 
сақтау қажет деген сұрақтар, бүгінгі 
таңда барлық адамзатты ойландырмағы 
анық.  Француз философы Жак Деррида:  
«Жаһандану бүгінгі әлемнің қайтаруға 
келмейтін заңды процесс» – деген ойы-
ның  маңызы бар. Сондықтан да оны, 
асқан байыптылықпен терең зерделей 
отырып, оңды және теріс қырларын 
ашып алған жөн. Оңды жағы, жаһандану 
‒ әлем халықтарының мәдениетін, эко-
номикасын, саяси және ақпараттық жү-
йелерін барынша жақындата, кіріктіре 
түсетін қасиеті бар құбылыстар қатарына 
жатады. Сөйтіп, жаһандану елімізге жер 
бетіндегі интеграциялық үрдістердің 
нәтижелерін, әлемдік дамудың игілік-
терін алып келсе, ал екінші жағынан, 
ол ұлттық ерекшеліктерді, ұлттық мә-
дениетті барынша бедерсіздендіруге 

итермелейді және саяси, әлеуметтік 
тәуелсіздіктің қағидаттарына барынша 
немқұрайдылықпен қарайды. Кейбір 
әлсіздеу мәдениет пен өркениеттерді 
жұтып қоюға дайын тұратын қасиетімен, 
этностық келбетімізді жойып жіберуге 
бейімдігімен қауіпті» [1, 9-4-16 бб.]. 
Жаһандану біздің қоғамымыз үшін қажет, 
бірақ ұлтты ұлт етіп отырған құнды-
лықтарды жаһандық өзгерістердің жұ-
тып алуына жол бермеу қажет.

Бүгінгі таңда кез келген ұлт, ұлттың 
қамалы болып тұрған құндылықтарды 
сақтап қалуы тиіс. Өз ұлтының құнды-
лығына селқостық танытқан, бағалы 
құндылықтарын бойына сіңірмеген, дәс-
түрін сараптап, мәдениетін жетілдіріп 
отырмаған елдің болашағы бұлыңғыр. 
Мақалада қазақ мемлекеті Мәңгілік 
Елге айналудың алғашқы қадамы ұлттық 
құндылықтарды бағалап, оны ұрпақ 
өмірімен  сабақтастыра  білу  екендігі  
қарастырылады.

Әдіснама

Мақаланың зерттеу әдіснамалық не-
гізі ретінде антропологиялық, теория-
лық, герменевтикалық зерттеу әдістері 
қолданылады. Зерттеу барысында си-
паттау, баяндау, бақылау, жіктеу, са-
лыстыру, индукция, дедукция әдістері 
қолданылды. Ұлттық қарым-қатынас 
мәселесіне талдау жасалынып, сыни 
ойлау әдістері де жүзеге асады. Зерт-

Мұханбетқалиев Е.Е., Уралбаева Ш.Қ., Ракимжанова С.К.



51https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Жаһандану  жағдайында ұлттық құндылықтардың өзгеру динамикасы

теу жұмысында философиялық зерт-
теу әдістері арқылы обьективті зерт-
теу жүргізіле отырып, сонымен қатар, 
құрылымдық талдау, салыстырмалы  
мәтіндік  талдау,  жүйелеу әдістері қолд
анылды.                                     

Негізгі бөлім

Қазіргі әлемдегі әртүрлі  идеология-
лардың теке-тіресуінде ұлтық идея-
ны өрістетіп оны  негізге ала отырып 
құндылықтық дүниетанымдық  бағдар-
лар  арқылы  ғана ұлттық  болмысымыз-
ды  сақтай  аламыз. 

Қазіргі уақытта дүние жүзінде 
аса күрделі процестер іске асуда. 
Соның бірі жаһандану (глобализация, 
ғаламдастыру) процесі ‒ бұл әлеумет-
тік, рухани, саяси экономикалық про-
цесті білдіретін термин. Жаһандану, 
ғаламдану, әлемдік ауқымдану, глоба-
лизация (ағылш. Global-әлемдік, дүние-
жүзілік) ‒ жаңа, жалпы әлемдік саяси, 
экономикалық, мәдени және ақпараттық 
тұтастық құрылуының үрдісі [2, 720 б.]. 

Жаһандану біздің қоғамымыз үшін 
қажет, бірақ қазіргі қоғамда  ұрпақ са-
насында көрініс беретін қорқынышты, 
құбыжық құбылыстардың орын алуы-
мен күресе білуіміз шарт. Бүгінгі таңда 
ұрпаққа әлемдік деңгейде білім мен 
тәрбие беру, оның рухани байлығы 
мен мәдениеттілігін жетілдіру, кәсіби 
білімімен біліктілігін арттыру қазіргі 
қоғамның басты міндеті. Жаңашылдық 
ұғымына келетін болсақ, адамдар 
өміріндегі ойлау жүйесінің неме-
се дүниені қабылдаудың жаңа түрін 
шығару және қалыптастыру процесін 
айтамыз. Бұл көбіне ғылымда «инно-
вация» терминімен байланысты. «Ин-
новация» ‒ латын сөзінен шыққан, ол 
«жаңару», «жақсару» немесе «өзгеру» 
деген мағынаны білдіреді. «Innovatio» 
– «өзгеріс бағытында» деген мағынада 
айтылған сөз [3, 247]. Инновациялық ой-
лау, демек, жаңаша ойлаудың бағытын 

білдіретін ұғым. Оның үш өлшемі бар: 
жаңа ой, жаңа іс, харекет және жаңа 
нәтиже. Жаңалықты тану, сөйтіп оны 
білім, ғылым, ең бастысы технологияға 
айналдыру [4, 4-8 бб.].  Инновациялық 
ойлау – санамыз бен ойымыздың 
ісімізден озып жүруін және жаңғыруын 
қажет етеді. «Инновация» терминін 
жаңа экономикалық категория ретінде 
XX ғасырдың бірінші онжылдығында  
ғылымға  енгізген австриялық ғалым 
Йозефер Алоиз Шумпетер болатын. Ин-
новация  ұғымы тек экономика саласын-
да ғана емес, сонымен қатар қоғамның 
барлық салаларында өзекті орын 
алды. Жаңашылдық ол жаңалық енгізу, 
жаңарту, жаңғыру, құндылықтарды 
қабылдау және оларды өзгертудің 
жаңа жолдарын іздеу болып табылмақ. 
Бірақ, бұл өзгертулерге адамның білімі, 
шығармашылығы, қабілеті өз ықпалын 
тигізбек. Алайда, осындай инновациялық 
өзгерістердегі (өткен шақ, «классика»), 
қазіргі (осы шақ, «модерн») және жаңа 
(болашақ, «футур») арасындағы тепе-
теңдікті қалыптастыра  отырып  сақтау  
қажет [5,63б.]

Ұлттық дүниетанымымызды  қайта  
жүйелеу де күн тәртібінде тұрған өзекті  
мәселе. Ұлттық дүниетаным дегеніміз 
жай ұғымдар мен түсініктердің жиынтығы 
емес, ғасырлар бойы атадан балаға 
көшіп ана сүтімен әрқайссымыздың 
қанымызға сіңген дүниені қабылдау 
ерекшелігіміз, ойлау машығымыз, баға-
лау өлшеміміз. Кез келген жаңа ілім-
білімді, өз дүниетанымымыз елегінен 
өткізе отырып қабылдасақ ғана құнарлы 
топыраққа түскен әлгі  ілім  мен  
жаңалықтың  жемісі  баянды  болмақ. 
Қазіргі таңдағы жастардың санасын-
да туындайтын жаңа идеялар, ұлттық 
құндылықтарға көптеген өзгерістер ту-
ғызуда.  Ұлттық құндылық ол ‒ біздің 
дәстүріміз, ол ‒ біздің тіліміз, ол ‒ біздің 
тарихымыз, ол ‒ біздің дініміз. Бұл 
құндылықтар ұлтты ұлт етіп отырған 
ұлттың діңгегі. Ал діңгегімізді сынды-



52     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

рып, болашаққа жол тартамыз де-
сек, онда біздің қателескеніміз. Ұлттық 
құндылықтар ұлттың дүниежүзілік өрке-
ниеттер арасындағы өзіндік ерекшелігін, 
шынайы болмысын, келбетін көрсетеді. 
Ата-бабадан қалған құндылықтар ұмыт 
болып, маңызын жоғалтса, келер ұр-
пақтың толыққанды  тұлға  болып  
қалыптасуы  мүмкін емес.

Қазақ болу  бүгінгі заманның басты  
мәселесі. Дәстүрлі  қазақтың жері, діні,  тілі 
және  мемлекеті бар. Тарих қай заманда  
болмасын  тәрбиені  және  білімді  қажет 
етеді. Тарихи  онтология әмбебап ұғым, 
ол халықтың әдет дәстүрінде, ділінде, 
дінінде, тілінде  тұрмыс  тіршілігінде  
табиғи жүріп жатқан құбылыстар. Міне 
осы  тарихи онтологияға саясат үнемі 
көлденең  келіп түзетулер әрекеттерін  
жасап  отырады.

Өткен өмірімізге  зер салсақ больше-
вик ғалымдардың саяси ойрандары да 
қауіпті әрі залалды  болды. Ол кезде  қазақ 
ұлты  бір идеологияға,  бір  мәдениетке,  
бір тілге (орыс тілі) негізделген. Сол 
заманның  қаратаяқтары күні  бүгінге  
дейін  сақталып  келе  жатқаны да шын-
дық. 

Тарихи тәрбиенің, тарихи білімнің 
қажеттілігі де ауадай. Бұл қазақ болу за-
маны. Жаңашылдыққа ұмтылуда ұлттық 
құндылықтарды қабылдаудың қанша-
лықты қиын  екенін көріп жүрміз, бұл 
қауіпті үрдіс. Сірә оның жауабы намыста 
болса керек. Ұлттық  құндылықтармен 
ұрпақ өміріндегі сабақтастықты үзбеуіміз 
қажет. Сабақтастық  үзілген жағдайда ұлт 
өміріндегі маңызды құндылықтар адам-
зат өміріндегі өз қызметін тоқтатады. 
Сабақтастық арқылы ұлттың өмір сүру 
формасы, мінез-құлқы, дүниеге қаты-
насы, мәдениеті, бабалар өмірінің тә-
жірибесі ұрпақтан-ұрпаққа көшіп оты-
рады.

Қазақстан Мәңгілік Ел болу үшін 
ұлттық құндылықтар мен ұрпақтар 
арасындағы ажырамас  сабақтастықты 
сақтауға тиіспіз. 

Қазақ халқы өзгермелі, әрқилы за-
мандарды бастан кешірді. Қазақ елі 
қандай заманды өз басынан өткізсе де, 
бабаларымыздың салып кеткен жо-
лын, бүгінгіге және болашаққа қызмет 
ететін өмір тәжірбиесі деп қарай білген. 
Осы жалғастықтың өн бойында өз 
құндылықтарымыздың  жібі үзілмегені  
дұрыс. Біздің  мәдениетіміз бен  салт 
-дәстүріміз  өте бай,  дүниежүзінің еш-
бір ұлтында  кездеспейтін небір інжу 
маржандар  бар. Міне  осының  бәрін  
қазіргі заман  талабына  сай жаңғыртып,  
құндылықтарымызды  көрсетсек,  сол 
біздің  өркендегеніміз.

Қазақ өз кеңістігін «Ұлы дала», «кең 
дала» – деп атайды. Демек бұл сабақ-
тастық өз өміршеңдігін тоқтатпау қажет! 
Ол үшін қазақы болмысымыздың тетігі  
қазақ тілімізді дәріптеуден жалықпа-
уымыз керек. Сол үшін, қазақ тілінің 
мәртебесін көтеру басты назарда болса. 
Тіл ұлт болып қалудың  соңғы қамалы  
екені  баршаға  аян.  Ғ.Мүсірепов: «Өз 
тілін, әдебиетін, қәдірлемеген адам 
толық мәнді интеллигент емес. Себебі, 
ол қандайлық мамандық білімі болсада, 
рухани ой тәрбиесінде сыңаржақ аза-
мат болады» [6,508б.] – деген  ойының  
маңызы  бар.

Адамның  азамат болып қалыптасуы 
– отбасыдан, балабақшадан, мектептен 
басталады ғой. «Ұяда не көрсе, ұшқанда 
соны іледі» деп тегін  айтылмаған. Жас-
тардың  жоғары оқу орнын бітіріп, 
қызмет еткенде тіл мәселесі алдынан 
шығады. Мемлекеттік  тіл  мен  мемлекет-
тік  құндылықтарды  игермеуі  өздеріне 
сор  болып жабысады. Білімді, саналы  
өз елінің өткені мен  болашағын анық 
білетін  жастар ғана  осы маңызды істі 
жүзеге асыра  алады. Өз елінің тарихын 
мәдениетін, тілін жақсы білетін адамның  
еңсесі  қашан да  биік  тұрады. 

Тілге қатысты ғалымдардың  ұста-
нып  жүрген  көзқарастарында неміс-
тің ойшылы М. Хайдеггердің тіл тура-
лы ілімі мүлде бөлек. Хайдеггер тілді  

Мұханбетқалиев Е.Е., Уралбаева Ш.Қ., Ракимжанова С.К.



53https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

лингвистикалық немесе тарихи құ-
рылым деп ұғынбайды, оның ойынша 
тіл  онтологиялық статусқа ие, өйткені 
тіл болмыспен тығыз байланыста, сөз о 
бастан болмысқа тән нәрсе. Болмыс тек 
тілдің ғана тұзағына түседі, ол тек  тіл 
арқылы ғана көрініс береді. Сондықтан 
Хайдеггердің  «Тіл болмыстың үйі» - 
деген ойының маңызы бар  [7, 177 б.]. 
Хайдеггер біз тілге мұқтажбыз деп ой 
қорытады. Яғни сіздің   менталитетіңіз, 
көзқарасыңыз,  дүниені қабылдауыңыз,  
адамдық қарым-қатынасыңыз,  адам мен 
құдайдың арасындағы қарым қатынас,   
баланың арасындағы қарым-қатынас,  
қоғамдағы  адамдардың  арасындағы  
қарым-қатынас  тілдің  ішінде  тұр. 

Қазір  ғылым жаһанданып жатыр.  
Көптілділік  мәселесі  –  Қазақстан үшін 
ғана емес,  бүкіл әлемнің  алдында  
тұрған  көкейтесті  мәселенің  бірі. Себебі  
жаһандану заманы  бірнеше  тілді  білуді  
талап етіп отыр. Қазіргі кезде кез-келген  
ғалым өзін танытқысы келсе бүкіл 
еңбегін ағылшынша  жазу керек деген 
қағидаларды кездестіреміз. Егер бір тілді 
артық білсеңіз, сіз сол тілдің мәдениетін 
білесіз деген сөз. Ол өте керемет нәрсе. 
Бірақ біз бір нәрсені ұмытпауымыз 
керекпіз. Ахмет Байтұрсынұлы ұстазы-
мыз «Тілі жоғалған ұлттың өзі де 
жоғалады»- деген ойының маңызы бар. 
Егер біз өз ұлтымызды жақсы көрсек,  
мен қазақтың ғалымымын десек, онда 
бірінші кезекте өз дүниелерімізді алды-
мен ана тілінде жариялауымыз керек. 
Егер олай жасамасақ ертең  ұрпақтың  
алдында  жауап береміз.

Өткен  Бағзы заманда елінің болаша-
ғы үшін қатты алаңдайтын бір патша 
елінің  данагөй  қартынан «Елімнің бола-
шағын болжап берші», деп өтінген екен. 
Сонда қарт: Сен маған алдымен, еліңнің 
жастарын көрсет, содан соң жауап бе-
рем» [8,126 б.] деген екен. Осы қазыналы 
қариямыздың cөзін бойтұмар етсек: 
«Еліміздің ертеңі бүгінгі жас ұрпақтың 
қолында» екендігін атап көрсетеді.  

Ұрпағымызды  әлемдік деңгейде білім 
мен тәрбие беру, оның рухани байлығы 
мен мәдениеттілігін жетілдіру, кәсіби 
білімімен біліктілігін арттыру бүгінгі  
қоғамның  басты  міндеті. 

Ұлттық құндылықтық мәнін бағалап, 
тану үшін адамға үлкен ақыл қажет. 
Ақылсыз кез келген нәрсенің мәнін ашу 
қиынға соқпақ. Мұның дәлелі ретінде 
Шәкәрім тағылымына сүйенейік, ол: 
«Адам ақиқатты бас көзімен емес, ақыл 
көзімен көреді» [9, 640 б.] – дейді. Ақыл 
көзі әр нәрсенің ішкі мәнін,  ақиқатын 
анықтайды. Сондықтан, кез келген 
нәрсені саралағанда, ақылдың тара-
зысына салғанымыз абзал. Кез кел-
ген ұлт өзінің дербестігін өзге әлемге 
қара күшпен, құрғақ айқаймен емес, 
өзіндік мәдениетімен ғана мойында-
та алады. Ендеше біз өзіміздің дәстүрлі 
мәдениетіміздің құрамдас бөліктерін, 
даму тарихын, айтулы ескерткіштерін, 
тағы басқа құндылықтарын алдымен 
өзіміз танып, жас ұрпағымызға өнеге 
етіп, содан соң өзге әлемге мойында-
туды басты парызымыз деп ұқсақ. Бұл 
орайда қазақ халқы мемлекетінің ерлік 
дәстүрлері тұтастай, сабақтаса  дамыған  
үрдіс  қалпында  көрсетілгенін  қалар  
едік. 

Ұлттың  болу, болмауы осы дәстүрге, 
рухани құндылықтарымызға байла-
нысты.  Дәстүр деген сөздің өзі латын  
түбінен шыққан. Ол – беру дегенді біл-
діреді. Яғни белгілі бір білімді жинап 
келесі ұрпаққа беру.  Әдебиет те,  өнер 
де  тек  қана  тіл арқылы жақсарады. 

Мәселен, қоғамдық сана – ол тұтас 
дүние емес, оның өз элементтері 
бар. Қоғамдық сана – тарихи сана-
дан, эстетикалық санадан, саяси сана-
дан, экономикалық санадан тұрады. 
Осылардың барлығы жиналып келіп 
қоғамдық сананы құрайды. Осы  
сананың элементтері бәрі бірдей даму 
керек. Ал енді ғылыми сананы ана 
тілінде дамытпасаңыз, ертең қазақтың 
баласы: «Менің ана тілім күрделі білімді 

Жаһандану  жағдайында ұлттық құндылықтардың өзгеру динамикасы



54     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

айтуға қауқары жетпейтін тіл» – екен деп 
ойлайды.

Тәуелсіздік пен елдегі  оң  өзгерістер 
мемлекет пен халықтың ең бас-ты  
құндылығы   болуы   тиіс. Осыған орай 
мемлекетті  құрайтын шекарасы (жері) 
саяси жүйесі,  этникалық  бірлігі мен  
тұтастығы,  ұлттық  болмысы, бірегей-лігі  
–  мәңгілік  ел ұстанымының  негізі [10, 
247 б.] Бірегейлену әрине, тарихилық-
пен логикалықтың, жаңашылдық пен  
дәстүршілдіктің бірлігі  арқылы жүзеге  
асып  отыруы  тиіс. Тамыры терең 
халқымыздың жаңаруы, кемелденуі бү-
гінгі заман талабы. Себебі, дүние үнемі 
өсіп, өзгеріп, дамып, жаңарып, жаңғырып 
отырмақ. Ешбір өркениетті қоғам дәстүр-
лі құндылықтарсыз алға басып көрген 
жоқ. Өйткені  дәстүрлі  құндылықтар  ішкі  
тұрақтылықтың  тұғыры. 

Жаһандану  әлемдегі  мәдениеттердің  
көптүрлілігін  жоққа  шығармайды.  Өзі-
нің  ұлттық  және  индивидтік  біре-
гейлігінен  қашуды  талап  етпейді. Ол  
барлық  мәдениетке  ортақ,  біркелкі-
лікке  өтуді өзінің  мақсаты  санамай,  
керісінше  осы  кезге  дейін болған  не-
месе  қазіргі  кездегі  жасалып  жатқан    
мәдени  құндылықтар  мен  үлгілерді  
бүкіл  әлемге  тарқататын ақпараттық  
технологияларды  құру [11, 203 б.]. Ал   
мәдениетті өзімен  және  өзгемен  бай-
ланыстыратын  –  ұлттық құндылықтар.

Адам туылғалы бері  мәдени  ортаға  
тап болады, оны  меңгереді, өзінің   
ажырамайтын   табиғатына  айналдыра-
ды.  Динамикалы  дамып  жатқан  қо-
ғамда  өзіндік ұлттық құндылықтары 
болады.  Құндылық адамға тәуелді емес 
болғанмен, адам санасында орын алады 
және адам құндылықтарға мүдделі және 
мұқтаж. Құндылықтарды сезім арқылы 
қабылдап, оны сана арқылы түсінеміз, 
соның нәтижесінде құндылықтарды 
игереміз, соған сай әрекет етеміз. Қай  
халықтың алсақта, ұлттық құндылық-
тары міндетті түрде сол халыққа тән 
қасиеттерін,  мінез-құлқын, ой-өрісін, 

өмір сүру ортасын танытып тұрады. 
«Ұрпақ тәрбиесі ‒ ұлт болашағы» – деп 
дана халқымыз бекер айтпаған. Еліміздің 
ертеңі ұлттың тізгінін ұстар ұрпақтың 
қолында. Сондықтан жаһандану үрді-
сінде ұлттық құндылықтарымызды  ұр-
пақ санасында дұрыс қалыптастыра 
білуіміз шарт. Қандай қоғамның болма-
сын басты мақсаты отаншыл, елім дейтін 
ұрпақ тәрбиелеу, адамгершілігі және ру-
хани бай тұлға қалыптастыру [12,178 б.]. 
Яғни бүгінгі таңда өркениетті, прогрес-
шіл бағыттағы азаматтық-адамгершілік 
қасиеті мол, ұлттық құндылықтарын 
ұлықтайтын, өзге елдің замандастарымен  
тең  дәрежеде бәсекелесе алатын биік 
өрелі ұрпақ тәрбиелеу – заманымыздың 
басты мәселелерінің бірі болып табыла-
ды. Осы мәселені жүзеге асыруда  ұлттық  
құндылықтардың атқаратын қызметі ай-
рықша. 

Бүгінде дәстүрінен, тарихынан  ха-
барсыз, қазақ тілі мен діліне, дініне 
немқұрайлы қарайтын, ұлттық рухы 
төмен, өз елінің ұлтына тән құнды-
лықтарды мойындамайтын, ұлтты місе 
тұтпайтын, тегін танымайтын шалажан-
сар ұрпақтарды қоғамда кездестіреміз. 
Бүгінгі білім, ғылым, интернет заманын-
да ұрпақ санасына ақпараттық заман 
қаупі төндіре бастады. Қазіргі уақытта-
ғы кейбір жастарымыздың ұлттық 
құндылықтарымызды түсінбеуінің  нәти-
жесінде, еуропалықтардың көзімен қа-
раудың салдарынан жоққа шығарып 
жатады. Бұл арада «өзге  халықтар  
тірлігіне қарап  жалтақтаудың  қажеті  
жоқ.  Олардың мәдениеті  басқа, соған  
сай жасар іс әрекеті  де  басқа» [13, 80-
85 бб.].  Өркендеген елдердің қатарына 
енеміз деп адами құндылықтарымыз-
ды  жоғалтып  алмауға  тырысуымыз 
керек. Біздің  қазақилығымыз құнды-
лықтарымыздан  ажырап  қалмаудың  
амалы. Ұрпақтың өзінің ұлттық келбетін 
басқа мәдениеттен іздеуі, батыстық  
құндылықтарды жөн-жосықсыз қабыл-
дауы көбірек байқалады. Академик 

Мұханбетқалиев Е.Е., Уралбаева Ш.Қ., Ракимжанова С.К.



55https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Ғарифолла Есім: «Еліктеушілік дегеніміз 
біреудің соңынан салпаңдап ере бе-
рушілік». Ал әлемге өз өлшемін ұсына 
білу ол жаңа сапалық, тың өркениеттік 
сұраныс. Біз осындай сұранысқа сай 
болу үшін көптеген мәдени, оқу, білім, 
ғылым, өнер саласында жаңа сапаға 
өтуіміз қажет. Тың сапалық кеңістікке 
шығу үшін біз өркениеттің жаңа 
өлшемін ұсынуымыз керек. Еліктеу және 
әлде кімдерден шәкірт болып үйрене 
беру өркениеттілікке жеткізбейді» [14, 
332 б]. – дейді.  Шетелден қажет деген 
үздік үлгі, жақсы  жетістіктерінен сабақ  
алуымыз керек. Біз бәрібір ағылшын не-
месе неміс болмаймыз. Мәселен Герма-
ния сұрапыл соғыста жеңіліп, қалай тез 
өсіп, тез жетіліп кетті. Оның бәрі іскерлік 
пен білімнің  арқасында. Бүгінгі таңда 
қазақ халқының бірегейлігін сақтауда 
ұрпақтың адамгершілік әрекеттерден 
алшақтап, түрлі девианттық әрекеттердің 
жайылып кетуіне жол бермеуіміз қажет. 
Қазіргі таңдағы ұрпақ тәрбиесіндегі 
жүйесіздікке жол бермеу, ұлтты жалмап 
кететін қатерлі құбылыстардың алдын-
алу әрбір саналы адамзаттың парызы. 
Адам тіршілікте мәңгілік емес, сондықтан 
ол өз өмірінің соңында өкінбес үшін 
өзінің   айла амалы  болу  керек. 

Өмірдің өкінбейтін  бар айласы,
Ол ойла қиянатсыз ой  тазасы.
Мейірім, ынсап, әділет,   адал  еңбек,
Таза жүрек, тату  дос –  сол шарасы. 

«Өмірдің  өкінбейтін бір айласы  бар» 
[15, 200 б.] –  дейді  Шәкәрім. Өкінбейтін  
айла – қиянатсыз  ой тазалығы дейді. 
Қазіргі таңда ұлттық құндылықтарды 
ұлықтауда ой тазалығының адамзат 
өмірінде алатын орны айрықша. Таза 
ой, таза  білім, адамды  ешқашанда 
адасушылыққа апармайды. Осы кезеңге 
дейінгі ұлтты рухани  құлдыраудан сақ-
тап тұрғандар –жүрек  көзі  ашылған  
ғұламалар  мен шын  даналыққа  жеткен  
ғалымдар.

Ұлттық құндылықтар мәселесінде 
айрықша орын алатын, қоғамдық 

өмірде маңызды қызмет атқаратын 
дін мәселесі. Қандай дін болмасын 
сенімге негізделген. Мұхтар Әуезов: 
«Дін жүректі тәрбиелейді, мінезділікке 
үйретеді және ерік  күшін тәрбиелейді» 
[16, 282 б]. – дейді. Дегенмен дінді  
түсіну,  ұғыну  оны  шын иманға айнал-
дыру  қиынның  қиыны.   Дін қоғамда  
қиындық  пен  қараңғылықты  жарып  
шығып  адамшылыққа  қарай  бастай-
тын   шынайы  рухани  құндылық. Бүгінгі 
таңда ұлттық құндылықтарымызды сақ-
тап, жастарымыздың бойына дарытсақ, 
рухы биік халық ретінде болашаққа 
жол тартамыз. Сондықтан дәстүрімізді, 
тілімізді, тарихымызды, дәріптеу ‒ бар-
лығымыздың борышымыз. Ұлттық са-
намыздың кемелденуі де осы ұлттық 
құндылықтарымызға байланысты. Ұлтты 
рухани болмысынан ажыратпаудың 
бірден-бір жолы «ескінің көзін» елеу, 
мәдениет  пен ұрпақ арасындағы үн-
дестікті үзбеу қажет. Сонда ғана ұлттық 
бірегейлігімізден ажырамаймыз. Себебі 
бірегейлік негізі: тіл, мәдениет, дәстүр, 
діл т.б. ұлтты құраушы элементтер-ден 
тұрмақ [17, 180 б.]. Демек, ұлт өзінің 
дәстүрлі мәдениетін әдет-ғұрыптар, 
мәдени стереотиптер мен ұлттық 
бірегейлігін сақтауға құлшыныс таны-
туы қажет. Сонда ғана, өзін таниды, 
өзге ұлттан өз ерекшеліктерін, құн-
дылықтарының өзгешелігін байқай 
біледі. Сондықтан, бірегейлену ұлттық 
ауқымда жүзеге асуы қажет. Мұндай 
бірегейлік  мемлекеттің іргесін бекітіп, 
ұлттың да рухани-мәдени жағынан  мо-
лығуына,  кемелденуіне  жеткізеді. 

Қазіргі заманда бірегейлігімізді сақтау 
мемлекеттік тұрғыда қарастырылатын  
мәселе  деп  ойлаймыз.  Қоғамда адам-
дардың моральдік дағдарысқа душар 
болуы осы ұлттық құндылықтарды баға-
ламаудың, басшылыққа алмаудың сал-
дары. Адамдар арасындағы моральдік 
дағдарысты болдырмау, одан шығудың 
кепілі ретінде ұлттық құндылықтарды 
ұлт дамуының негізіне айналдыру. 

Жаһандану  жағдайында ұлттық құндылықтардың өзгеру динамикасы



56     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Қоғамдағы адамдардың бойына ұлттық 
құндылықтарымызды қалыптастыра білу  
халықтың ешбір байлыққа айырбаста-
майтын қазынасы. Ішкі мәні ізгілікті, ада-
ми құндылықтарға негізделген дәстүр-
леріміз елдің  игілікті өмірінде көрініс 
тауып, адамзат  өміріндегі  құндылықтық  
мазмұны  айрықша  болып табылмақ.

Ел болу биік мағыналы ұғым. Жаһан-
дану қоғамында еліміздің ұлттық болмы-
сын басқа мәдениеттің  жұтып қоюына  
қарсы тұру үшін ұлттық құндылықтарға  
арқа  сүйеу қажет.

Қорытынды

Бүгінгідей алмағайып заманда Қазақ-
станның өркениетті елдер қатарында да-
муын қамтамасыз етуде, тек оның ғылыми-
техникалық, экономикалық, ақпараттық 
сияқты салаларын ілгері дамытумен 
ғана емес, сондай-ақ, рухани мәдениетті, 
ұлттық құндылықтарымызды зерде-
леп тану қажет.  Бүгінгі таңда ұрпақтың 
қалыптасуында ұлттық құндылықтардың 
алатын орны айрықша, келер ұрпақтар 
оларды игеріп, өз өмірлерінде қолдана 
білуі қажет. Қазақ халқы бұрынғы 
дала халқы емес, бодан халық та емес, 
инновациялық мемлекет құруға аяқ 
басқан ел. Жаһандану қоғамында  ұлттық 
құндылықтарды ұрпақ көзімен анықтау-
да сол құндылықтарға алшақтықтың 
бар екендігі елеңдетеді. Оның себебі 
жаһандану заманында батыстық өрке-
ниетке шамадан тыс еліктеушілік. 
Ұлттық төл болмысқа сай келетін өз 
бірегей өркениетімізді құруда ұлттық 
рух пен ұлттық патриотизмге негізделген 
ұлтқа тән құндылықтарымызды ұрпақ 
өмірімен сабақтастыра білуіміз қажет. 
Сананың сілкінуі және ұлттық құнды-
лықтарымыздың заманға сәйкес 
жаңғыруы  жаһандану дәуірінде 
ұлттық болмысы толық интеллектуал-
ды ұрпақ қалыптастырады. Бүгінгі жаңа 
ұрпақты қалыптастыруда интеллек-
туалды төңкерісті қажет етеді. Ұрпақ  

интеллектуалдылықты ұлттық құндылық-
тардан алатындығын ұмытпаған абзал.

Әдебиеттер  тізімі:

1 Ә. Нысанбаев . Тәуелсіздік философия-
сы //Адам әлем. – 2006. – №83. – 9-16 б.

2 Қазақстан: ұлттық энциклопедия/ред. 
Ә.Нысанбаев. – Алматы., Қазақ энциклопеди-
ясы, 2001. – 720 б.

3 Құрманбаева Н.М. Культура Востока и 
Запада: проблемы интеграции. – Алматы, Ба-
стау, 2000. – 247 c.

4 Еcім Ғ. Инновациялық ойлау жүйесі//
ҚазҰУ хабаршысы. – 2013. – №2(43). – Б. 4-8.

5 Кошкина А. Традиции и инновации 
формирования культуры нового поколения. 
– Нефтеюганск, 2013. – 63 с.

6 Бегманов Қ. Дәстүр: кеше, бүгін, ертең. – 
Алматы: Баспа, 2017. – Т. 3. – 508 б. 

7 Омар  Жәлелұлы.  Харекет: Монография. 
Зерттеу мақалалар. – Шымкент 2018. – 177 б.

8 С.М. Ахтаева  Жаһандану жағдайында 
Қазақстан дамуының басымдықтары: жаңа 
көкжиектер. – Семей, 2009. – 123-126 бет. 

9. Ғарифолла Есім «Ғұлама-Наме»   Ғылы-
ми трилогия. –  Нұр-сұлтан, 2019 ж.  – 640 б.

10 Құрманбаева Н.М. Культура Востока и 
Запада: проблемы интеграции. –Алматы: Ба-
стау, 2000. – 247 c.

11 Ғабитов  Т.Х. Қазақ  мдениетінің  типо-
логиясы:  Мәдениеттану  оқу құралы. – Алма-
ты:  Қазақ  университеті, 1998. – 203 б.

12 Нысанбаев Ә.Н. Қазақстан  халқының  
рухани-құндылықтық әлемі. – Алматы: ҚР 
БҒМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану  
институты, 2015. – 178 б. 

13 Ғарифолла  Есім «Pálsapa – сфера чи-
стого мышления». Вестник ЕНУ им. Л.Н. Гуми-
лева. – №4 (125). – 2018. – С. 80-85.

14 Ғарифолла  Есім  «Жақсы қазақ иде-
ясы және философиясы»   Астана 2015 жыл 
Л.Н.Гумилев   атындағы  Еуразия Ұлттық 
университеті, 2016. – 332 б.

15 Ғарифолла  Есім.   Хакім  Абай //
Даналық  дүниетанымы. – Алматы:  Атамұра- 
Қазақстан, 1994. – 200б.

16 Ғарифолла Есім «Хакім Абай» / Л.Н. Гу-
милев атындағы Еуразия Ұлттық университеті, 
2014 жыл. – Астана, 2016. – 282 б.

17 Нұрмұратов С.Е. Рухани  құндылықтар 
әлемі: әлеуметтік-философиялық  талдау – 
Алматы: Рауан, 2000. – 180 б. 

Мұханбетқалиев Е.Е., Уралбаева Ш.Қ., Ракимжанова С.К.



57https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Transliteration

1 Nysanbaev Ә. Tәuelsіzdіk filosofijasy 
[Philosophy of Independence] // Adam-әlem. – 
2006. – №83. – 9-16 b.

2 Qazaqstan: ulttyq ensıklopedıa / red. 
Á.Nysanbaev. – Almaty: Qazaq ensıklopedıasy, 
2001. – 720 b.

3 Qurmanbaeva N.M. Kúltýra Vostoka 
Zapada: problemy ıntegrasıı. – Almaty: Bastaý, 
2000. – 247 c.

4 Ecim Ǵ. Inovasıalyq oılaý júıesi//QazUÝ 
habarshysy. – 2013. – №2(43). – B. 4-8.

5 Koshkına A. Tradısıı ı ınnovasıı formırovanıa 
kúltýry novogo pokolenıa. – Nefteıýgansk, 
2013. – 63 s.

6 Begmanov Q. Dástúr: keshe, búgin, erteń. 
– Almaty: Baspa, 2017. – T. 3. – 508 b. 

7 Omar  Jáleluly.  Hareket: Monografıa. 
Zertteý maqalalar. – Shymkent 2018. – 177 b.

8 S.M. Ahtaeva Jahandaný jaǵdaıynda 
Qazaqstan damýynyń basymdyqtary: jańa 
kókjıekter. – Semeı, 2009. – 123-126 bet. 

9 Ǵarıfolla Esim. «Ǵulama-Name»   Ǵylymı 
trılogıa. – Nur-sultan, 2019 j. – 640 b.

10 Qurmanbaeva N.M. Kúltýra Vostoka ı 
Zapada: problemy ıntegrasıı. – Almaty: Bastaý, 
2000. – 247 c.

11 Ǵabıtov  T.H Qazaq  madenıetiniń  
tıpologıasy:  Mádenıettaný  oqý quraly. – 
Almaty:  Qazaq  ýnıversıteti, 1998. – 203 b.

12 Nysanbaev Á.N. Qazaqstan  halqynyń  
rýhanı-qundylyqtyq álemi. – Almaty: QR BǴM 
ǴK Fılosofıa, saıasattaný jáne dintaný  ınstıtýty, 
2015. – 178 b. 

13 Ǵarıfolla  Esim «Pálsapa – sfera chıstogo 
myshlenıa». Vestnık ENÝ ım. L.N. Gýmıleva. – 
№4  125. – 2018. – S. 80-85.

14 Ǵarıfolla  Esim  «Jaqsy qazaq ıdeıasy jáne 
fılosofıasy»   Astana 2015 jyl L.N.Gýmılev atyndaǵy 
Eýrazıa Ulttyq ýnıversıteti, 2016. – 332 b.

15 Ǵarıfolla  Esim. Hakim  Abaı (danalyq  
dúnıetanymy). – Almaty:  Atamura- Qazaqstan, 
1994. – 200 b.

16. Ǵarıfolla Esim «Hakim Abaı»/ L.N.Gýmılev 
atyndaǵy Eýrazıa Ulttyq ýnıversıteti, 2014 jyl. –
Astana, 2016. – 282b.

17 Nurmuratov S.E. Rýhanı qundylyqtar 
álemi: áleýmettik-fılosofıalyq taldaý. – Almaty: 
Raýan, 2000. – 180 b. 

INFORMATION  ABOUT  AUTHORS

Есбол Есенбаевич Муханбеткалиев       Философия ғылымдарының кандидаты,      
Қ. Жұбанов атындағы Ақтөбе өңірлік 
университеті, Ақтөбе, Қазақстан 

Шолпанай   Қуанышбайқызы Уралбаева PhD докторант, Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия 
ұлттық университеті, Нұр-Сұлтан, Қазақстан

Саяна Қадырқызы Рақымжанова PhD,  аға  оқытушы,  Сәкен Сейфуллин 
атындағы Қазақ агротехникалық университеті, 
Нұр-Сұлтан, Қазақстан

Есбол Есенбаевич Муханбеткалиев       Кандидат философских наук, Актюбинский 
региональный университет им. Жубанова, 
Актобе, Казахстан

Шолпанай Қуанышбаевна Уралбаева PhD  докторант,  Евразийский  национальный 
университеті  имени  Л.Н. Гумилева, 
Нур-Султан, Казахстан

Саяна Қадырқызы Рақымжанова PhD,  старший  преподаватель, Казахский 
агротехнический университет им. Сакена 
Сейфуллина, Нур-Султан, Казахстан 

Esbol  Mukhanbetkaliev Candidate of Philosophical Sciences, K. Zhubanov 
Aktobe Regional University, Aktobe, Kazakhstan

holpanai  Uralbaeva  PhD  student,  L.N.  Gumilyov  Eurasian  National 
University, Nur-Sultan, Kazakhstan

Sayana  Rakimzhanova PhD Senior  Lecturer,  Saken Seifullin Kazakh 
Agrotechnical University, Nur-Sultan, Kazakhstan

Жаһандану  жағдайында ұлттық құндылықтардың өзгеру динамикасы



58     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

УДК 316.4                                                  https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.06                                          

МОДЕРНИЗАЦИЯ СОЗНАНИЯ 
КАК ЗАДАЧА И КАК ПРОБЛЕМА*

А.А. Хамидов

АННОТАЦИЯ
Статья посвящена проблеме модернизации современно-
го казахстанского общественного и индивидного сознания. 
Отмечено, что в процессе обретения Казахстаном государ-
ственной независимости в страну проникли такие негатив-
ные элементы капитализма, как вещные отношения, индиви-
дуализм, потребительская идеология и т. д. Для дальнейшего 
развития Казахстан нуждается в серьёзной модернизации 
всех сфер жизнедеятельности, в том числе и особенно обще-
ственного и индивидного сознания. Отмечается, что не всё 
то, что сейчас является современным на Западе, пригодно 
для того, чтобы оно было включено в модернизированное 
казахстанское сознание. Отмечается, что, с одной стороны, 
необходимо унаследовать всё то глубоко положительное, 
что накоплено в сознании обитающих на территории Казах-
стана народов (но не просто копировать, а принимать схе-
матизм) и синтезировать это с тем, что есть приемлемого у 
народов планеты.

Ключевые слова: модернизация, вестернизация, модерни-
зация сознания, современность, капитализм, инклюзивный 
капитализм, глобализм, национальное государство, этика, 
Казахстан.

Институт философии, 
политологии и 
религиоведения 
КН МНВО РК,
Алматы, Казахстан

Автор-корреспондент: 
А.А. Хамидов 
smiriti@list.ru

Ссылка на данную статью: 
Хамидов А.А.
Модернизация сознания 
как задача и как проблема 
// Адам әлемі. – 2022. – 
№ 3 (93).   
– С. 58-71.

*  Cтатья подготовлена в рамках научной программы №BR10965263 «Социальная модер-
низация казахстанского общества: идейно-мировоззренческие основания, концептуальные 
модели, социокультурные процессы, социально-политические технологии». 

Міндет ретінде және мәселе ретінде сананы жаңғырту

Аннотация. Мақала қазіргі қазақ қоғамы мен жеке санасын жаңғырту мәселесіне 
арналған. Қазақстанның мемлекеттік тәуелсіздік алуы барысында капитализмнің меншік 
қатынастары, индивидуализм, тұтынушылық идеология және т.б. сияқты жағымсыз 
элементтері ел ішіне еніп кеткені атап өтіледі.Одан әрі дамуы үшін Қазақстан өмірінің барлық 
салаларын байыпты жаңғыртуды қажет етеді. оның ішінде әсіресе қоғамдық және жеке сана. 
Батыста қазіргі заманға сай болып жатқанның бәрі оны жаңғырған қазақстандық санаға 
енгізуге жарамсыз екені атап өтіледі. Бір жағынан, Қазақстан аумағында тұратын халықтардың 
санасында жинақталған барлық терең позитивті (бірақ көшіріп қана қоймай, схематизмді 
қабылдау) мұрагерлікке алу және оны бар нәрсемен синтездеу қажет екендігі атап өтіледі. 
планета халықтары арасында қолайлы.

Түйін сөздер: модернизация, вестернизация, сананы жаңғырту, модернизация, 
капитализм, инклюзивті капитализм, жаһандық, ұлттық мемлекет, этика, Қазақстан.

Модернизация үдерісіндегі саясат және қоғам  
Политика и социум в модернизационных процессах



59https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Modernization of Consciousness as a Task and as a Problem

Abstract. The article is devoted to the problem of modernizing the current Kazakhstani public 
and individual consciousness. It is noted that in the process of gaining state independence by 
Kazakhstan, such negative elements of capitalism as property relations, individualism, consumer 
ideology, etc. penetrated into the country. For further development, Kazakhstan needs a serious 
modernization of all spheres of life, including especially public and individual consciousness. It is 
noted that not everything that is now modern in the West is suitable for it to be included in the 
modernized Kazakhstani consciousness. It is noted that, on the one hand, it is necessary to inherit 
everything that is deeply positive that has been accumulated in the minds of the peoples living on 
the territory of Kazakhstan (but not just copy, to accept schematism) and synthesize it with what is 
acceptable among the peoples of the planet.

Key words: Modernization, Westernization, Modernization of Consciousness, Modernity, Capi-
talism, Inclusive Capitalism, Globalism, Nation State, Ethics, Kazakhstan.

1. Феномен модернизации 
как таковой, модернизации 

сознания, в особенности 

Термин «модернизация» (moderni-
zation) происходит от глагола «moder-
nize», что значит осовременить. Однако 
как понятие модернизация, включая 
и данный смысл, означает несколько 
другое. Если понятие «модернизация» 
берётся безотносительно к какой-либо 
эпохе, к какому-либо достижению (в 
области науки ли, техники или обще-
ственного устройства), то оно означает 
всего лишь обновление чего-либо как 
стадию эволюции. Всякая эволюция, 
всякое развитие как естественноистори-
ческий процесс есть постоянная модер-
низация. Она является непременным 
условием этого развития, этой эволю-
ции. Но в социальной философии поня-
тие модернизации означает несколько 
иное. Прежде всего, следует отметить, 
что оно появилось в ходе осмысления 
процессов перехода в Западной Европе 
от феодализма к капитализму (промыш-
ленная революция, урбанизация и т. д.). 
Сам термин «модернизация» появился 
значительно позже, но содержание его 
в тех или иных его аспектах сохранялось. 
Поэтому первыми теоретиками мо-
дернизации можно назвать К. Маркса,           
Ф. Тённиса, Э. Дюркгейма. Однако в ХХ 
в. под модернизацией стали понимать 
переход (или перевод) традициона-

листских обществ на капиталистические 
рельсы. Полностью или частично. Иначе 
говоря, капиталистическая действитель-
ность (общественное устройство, эконо-
мика и т. д.) стала считаться современной 
и, стало быть, эталоном современности. 

В XVII – XVIII веках переход от фео-
дального строя к буржуазному  расце-
нивался в Западной Европе как про-
грессивный, а все прочие жизненные 
уклады на планете стали расцениваться 
как устаревшие, ретроградные. Тем са-
мым новому укладу присваивался ста-
тус современного. Модернизация стала 
определяться как приведение чего-либо 
в соответствие с этой современностью. 
Под модернизацией теперь понимает-
ся трансформация всех сфер и уровней 
социума и культуры по этому образцу. 
Позже под традиционными обществами 
стали понимать общества с доминиро-
ванием аграрной экономики, а совре-
менными – индустриальные общества. 
Тем самым модернизация стала пони-
маться как индустриализация аграрных 
обществ. В этом смысле индустриали-
зация, проведённая в Советском Союзе 
после прихода к власти большевиков, 
выглядит модернизацией. Однако впо-
следствии было преодолено узкоэконо-
мическое понимание модернизации.

Переход традиционалистских об-
ществ на модернизационные рельсы 
может осуществляться двумя основны-
ми способами – добровольным, когда 

Модернизация сознания как задача и как проблема



60     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

некое государство ставит цель модер-
низировать свою экономику, политику 
и т. д., и тогда, когда модернизация так 
или иначе навязывается. В первом слу-
чае говорят о догоняющей модерниза-
ции. Данный вариант предполагает (или 
может пред-полагать) перенимание не 
всех атрибутов «классической» (то есть 
западноев-ропейской) модернизации, 
а лишь некоторые, представляющиеся 
значимыми. К примеру, в Советском Со-
юзе из модернизации была взята лишь 
индустриализация, а остальные сферы 
общественной жизни развивались по 
незападным стандартам. Во втором слу-
чае модернизация ломает весь уклад 
страны, которая модер-низируется 
внешним образом. Происходит ломка и 
разрушение не только экономической и 
политической сферы, но всей культуры 
– ценностей, обычаев, верований и т. д. 
Но и в случае добровольной модерни-
зации также имеют место существенные 
издержки.

Поскольку модернизация в указан-
ном смысле возникла в Западной Ев-
ропе, постольку модернизацию многие 
воспринимают как вестернизацию. Это 
значит, что в любой модели модерни-
зации обнаруживают себя западноев-
ропейские моменты. На это Дж. Джер-
мани замечает: «Процесс модернизации 
первоначально воспринимался как ве-
стернизация или европеизация, так как 
он начался в Европе и распространился 
в другие страны. Однако на новом этапе 
нельзя более рассматривать модерни-
зацию как только перенос европейских 
институтов в другие части света или как 
переход к какому-либо одному фикси-
рованному типу общества» [1, c. 464]. 
Джермани отмечает, что модернизация 
охватывает всё общество в целом, а не 
только отдельные сферы; что может быть 
целый ряд моделей модернизации; что к 
модернизации могут вести разные пути.

Обычно, отмечает Джермани, опа-
саются унификации и гомогенизации 

самобытных культур. Однако, счита-
ет он, не следует подобного опасать-
ся. «В любом случае, – пишет он, – ре-
зультатом станет новая всемирная 
цивилизация, соединяющая наследие 
как западных, так и незападных культур. 
Процесс модернизации, – добавляет 
он, – это перманентная революция, не 
имеющая предустановленной конеч-
ной цели» [1, c. 464 – 465]. С. Хантингтон 
также утверждает, что «модернизация 
не обязательно означает вестерниза-
цию. Не-западные общества могут мо-
дернизироваться и уже сделали это, не 
отказываясь от своих родных культур 
и не перенимая западные ценности, 
институты и практический опыт» [2, c. 
112]. Его поддерживает П.Л. Бергер, за-
являющий, что «к модернизации может 
вести не одна дорога, а несколько» [3,                                                  
c. 20]. Обычно в этих случаях ссылаются 
на опыт ряда стран дальневосточного 
региона и в первую очередь Японии. 

Но Япония – не типичный пример. 
Япония реализовала ту возможность, о 
которой в своё время писал К. Маркс 
(скорее всего, осуществители этого рода 
модернизации не были знакомы с ним). 
К. Маркс в своих набросках ответа на 
письмо В.И. Засулич (1881 г.) рекомен-
довал нечто подобное для России, в 
которой в тот период ещё сохранялась 
«земледельческая община». «Во всей 
Европе, – пишет Маркс, – она одна толь-
ко является органической, господствую-
щей формой жизни огромной империи. 
Общая собственность на землю предо-
ставляет ей естественную базу коллек-
тивного присвоения, а её историческая 
среда – существование одновременно 
с ней капиталистического производства 
– обеспечивает ей в готовом виде ма-
териальные условия для кооперативно-
го труда, организованного в широком 
масштабе. Она может, следовательно, 
воспользоваться всеми положительны-
ми приобретениями, сделанными ка-
питалистической системой, не проходя 

Хамидов А.А.



61https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Модернизация сознания как задача и как проблема

сквозь её кавдинские ущелья» [4, c. 419 – 
420]. Правда, неясно, какую именно об-
щину он имел в виду1). Но большинство 
стран модернизировались по «класси-
ческому» сценарию. Так как с середины 
ХХ в. в мире стали господствовать над 
Западной Европой США, то модерниза-
цию стали называть также и американи-
зацией. 

Но даже самая мягкая форма вестер-
низации или американизации наносит 
ущерб той стране, которая находится 
под её влиянием. Это хорошо понимал 
А.Дж. Тойнби. Согласно ему, «элементы 
культуры, вполне безвредные и даже 
благотворные на родной почве, могут 
оказаться опасными и разрушительны-
ми в чужом социальном контексте. С 
другой стороны, стóит чужеродным эле-
ментам утвердиться в новом окружении, 
они обретают тенденцию привлекать к 
себе другие элементы своей собствен-
ной культуры» [6, c. 578]. И тем самым 
довершать разложение и разрушение 
той культуры, в которую они внедри-
лись. Он, в частности, показывает «ка-
кой вред может нанести некий институт, 
вырванной из привычной социальной 
сферы и силой перенесённый в другой 
мир» [7, c. 183]. Он продемонстрировал 
данный тезис на примере перенесения 
западного института национального 
государства в Восточную Европу, Юго-
Восточную Азию и Индию (см.: [7, c. 183 
– 188]).

Конечно, навязываемая извне мо-
дернизация по-разному оказывает нега-
тивное влияние на государства, в кото-
рых господствуют традиционалистские 
структуры. Особо негативное влияние 
она оказывает на те страны, в которых 
господствующей религией является ис-
лам. С.Х. Наср попытался проана-лизи-
ровать, чем является модернизация для 
исламского мира. Для Запада процесс 
модернизации – естественный процесс, 
подготовленный всем предшествующим 
развитием. Поэтому её темпы не так ска-

зываются на западной культуре, как на 
восточной, в частности исламской. «Так 
или иначе, – утверждает С.Х. Наср, – За-
пад меньше теряет перед натиском мо-
дернизма, в то время как значительное 
духовное богатство, накопленное Вос-
током, подвергается постоянно опас-
ности уничтожения со стороны Запада 
посредством книг, радио или бульдо-
зера» [8, c. 481]. С.Х. Наср отмечает, что 
мусульманин, живущий где-нибудь в 
глубинке, вдалеке от центра, живёт бо-
лее или менее спокойной жизнью, ибо 
модернизация его ещё не коснулась. Но 
мусульманин, живущий в центре, осо-
бенно в столице, живёт в постоянном 
напряжении. Ведь на него воздействуют 
и в его внутреннем мире конкурируют 
и даже антагонируют два противопо-
ложных типа ми-ровоззрения и два вза-
имоисключающих кластера ценностей. 
И так во всех сферах жизни, во всех 
сферах культуры. С.Х. Наср при этом 
стремится разоблачить мнимое превос-
ходство западной цивилизации, от кото-
рой и исходит модернизация. Он пишет: 
«Современная цивилизация, получив-
шая развитие на Западе или же распро-
странившаяся оттуда на Восток, гордит-
ся развитием критической способности 
ума и силой объективной критики, в то 
время как на сáмом деле она, по суще-
ству, наименее критична из всех извест-
ных цивилизаций и не располагает объ-
ективными критериями, необходимыми 
для того, чтобы подвергнуть рассмотре-
нию и критике свою собственную дея-
тельность. Это цивилизация, не способ-
ная к проведению любой реформы, так 
как она не в состоянии реформировать 
саму себя» [8, c. 483].

Нетрудно заметить, что цитируе-
мый автор тоже допускает необъектив-
ность и некритичность по отношению к 
самомý себе и к той культуре, которую 
он представляет. Критика западной куль-
туры ведётся давно на самóм же Западе. 
Другое дело, что власти предержащие 



62     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

мало прислушиваются к этому. Тем не 
менее усилиями западных мыслителей 
был разоблачён европо- и вообще за-
падо-центризм в отношении к незапад-
ным культурам. Но нельзя сбрасывать 
со счетов, что если мировоззренческий 
западо-центризм во многом преодолён, 
то прак-тический (политический и эко-
номический) ещё далёк от преодоления. 
Как бы то ни было, но модернизация по 
своемý содержанию несвободна от ве-
стернизации. В середине 50-х годов ХХ 
в. М. Хайдеггер говорит о процессе, ко-
торый он назвал «окончательной евро-
пеизацией земли и человека» [9, c. 281]. 
С тех пор мало что изменилось.

Самым неприемлемым для мно-
гих восточных культур, особенно для 
культур исламского региона, является 
та тенденция к секуляризации, которая 
присутствует в стратегии и тактике мо-
дернизации, к тому же тенденция, по-
стоянно усиливающаяся. В исламе, как 
известно, не существует разделения на 
сакральную и секулярную сферы, всё 
равно сакрально. Поэтому именно в 
исламском мире модернизация сталки-
вается с серьёзными проблемами. Это 
признаётся и теоретиками модерниза-
ции. Так, цитировавшийся Дж. Джер-
мани пишет: «В последние десятилетия 
некоторые негативные стороны про-
цесса модернизации породили разные 
формы сопротивления. Модернизация 
приводит к воз-никновению множества 
различных этических, эстетических и 
идеологических тенденций, что делает 
затруднительным формирование об-
щих ценностей» [1, c. 466]. А без этого 
полноценная модернизация незапад-
ных обществ вряд ли возможна. Конеч-
но, нынешние процессы модернизации 
(вестернизации и американизации) от-
личаются от тех, которые происходили 
ещё в начале ХХ в. Как отмечает А.С. 
Панарин, «нынешняя модернизация тем 
отличается от предыдущих, что проте-
кает в контексте общемирового сдвига, 

связанного с переходом от индустри-
ального общества к постиндустриаль-
ному. Даже в обществах, не успевших 
завершить предыдущую стадию ин-
дустриализации, постиндустриальный 
контекст должен учитываться: никто не 
может уклониться от глобальных, обще-
планетарных тенденций» [10, c. 3 – 4].

Модернизация общественного и ин-
дивидного сознания есть не что иное, 
как форма и аспект общей модерниза-
ции. Но если модернизация экономики 
– феномен практический, состоящий в 
применении заимствованных или же 
самостоятельно выработанных техноло-
гий к трансформации производственных 
отношений, системы организации труда 
и т. д., а, скажем, модернизация поли-
тики является изменением отношения 
государства и его óрганов к внутригосу-
дарственным реалиям и к другим госу-
дарствам, то с модернизацией сознания 
дело обстоит иначе. Нельзя вынуть из 
голов и сердец людей веками вырабо-
танные нормы, идеалы, ценности и т. д. 
Сам процесс этой модернизации – про-
цесс длительный и не дающий быстро-
го и однозначного эффекта. Все тради-
ционалистские общества базировались 
на системе веками выработанных и 
автоматически срабатывающих разной 
формы отношений личной зависимости. 
Данная система общественных отноше-
ний формирует общностные ценности, 
нормы и императивы. Утверждавшийся 
же в Западной Европе капитализм соз-
давал иной фундамент для своего функ-
ционирования и развития – систему 
отношений вещной зависимости. Капи-
тализм формирует индивидуалистиче-
ские и эгоистические ценности, нормы, 
им-перативы. Перестраивать (модерни-
зировать в указанном смысле) содер-
жание общественного и индивидного 
сознания в этой ситуации весьма непро-
сто. Особенно сложно дело обстоит в 
тех регионах планеты, в которых основ-
ной (а подчас и единственной) религи-

Хамидов А.А.



63https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ей является ислам. Христианство – хоть 
католическое и протестантское, хоть 
православное – разграничивает сферы 
светского и сакрального. Ислам, как и 
иудаизм (хотя современный и в мень-
шей степени) не допускает этого раз-
граничения. Современный исламский 
теолог Сейд Мухаммад Накыб аль-Аттас 
пишет: «Ислам не приемлет дихотомии 
духовного и мирского...» [11, c. 3] Поэто-
му модернизация по западному типу с 
сáмого начала не была приемлемой в 
исламском регионе и воспринималась 
как катастрофа.

В неисламских странах и в светских 
государствах модернизация усваивалась 
с меньшими издержками. Модерниза-
ция означала не только реформу поли-
тической и культурной сфер, но также 
и радикальную реформу экономики, а 
именно внедрение товарно-денежных 
отношений (на эвфемистском языке – 
рыночных отношений). Именно рыноч-
ные отношения, являющиеся проявле-
нием отношений вещной зависимости 
и индивидуализма, внедряясь в повсед-
невную жизнь каждого индивида, более 
основательно трансформировали (мо-
дерни-зировали) общественное и ин-
дивидное сознание, чем образование, 
просвещение, пропаганда и т. п.

Общая характеристика нынешней 
современности

Итак, понятие «модернизация» оз-
начает «приведение в соответствие с 
современностью». Но что собой пред-
ставляет нынешняя современность? Это 
– конец ХХ-го – начало XXI-го века. И 
она продолжается. Чем она, эта совре-
менность характеризуется? Можно оста-
вить в стороне всевозможные кризисы, 
охватившие планету с середины ХХ-го 
века (экологический, энергетический, 
демографический, продовольствен-
ный, финансовый и др.), а также не уст-
ранённую, а, наоборот, усиливающуюся 

угрозу ядерной войны. В соответствие 
с какой современностью необходимо 
приводить наличную действительность?

А эта современность стала обретать 
не только теоретические, но и объек-
тивно-практические, бытийственные 
формы с того момента, когда коллектив-
ному Западу во главе с США удалось раз-
рушить Советский Союз и тот блок вос-
точно-европейских государств, которые 
входили в союз Варшавского договора. 
С этого момента стала бытийственно 
реализовываться разработанная ранее 
стратегия и тактика глобализма. Глоба-
лизм – это – в отличие от глобализации 
как никем намеренно не управляемого 
процесса неуклонного превращения 
локальных историй в единую всемир-
ную историю – регулирование и регла-
ментирование всемирно-историческо-
го процесса из одного-единственного 
центра в одностороннем порядке и ис-
ключительно в интересах самогó этого 
Центра, каковым является небольшая 
группа элит нескольких западных госу-
дарств, получившая название «золотой 
миллиард». Из доклада группы учёных 
«Римскому клубу» «Пределы роста» гло-
балисты акцент поставили на тезисе об 
истощении ресурсов планеты и о некон-
тролируемо экспоненциальном росте 
народонаселения планеты. Так наме-
тились две, по сути, взаимосвязанные, 
проблемы: 1) проблема сокращения 
численности населения Земли и 2) идео-
логическое и практическое наступление 
на национальную государственность. 

Природа распорядилась так, что 
основные полезные ресурсы оказа-
лись сосредоточенными на территори-
ях сильных национальных государств, 
например, России. Сильные нацио-
нальные государства поэтому мешают 
осуществлению стратегии глобализ-
ма. И глобалисты всеми средствами 
(большей частью, конечно, мирными 
– в основном, идеологическими и фи-
нансовыми) стремятся ослабить, а в 

Модернизация сознания как задача и как проблема



64     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

идеале – разрушить и ликвидировать 
сильные национально-государственные 
образования. Уже основатель и первый 
президент «Римского клуба» А. Печчеи 
в 1977 г. пишет, что «вызревает и обре-
тает реальные черты идея необходи-
мости отказа от принципов суверен-
ности национального государства» [12, 
c. 259]. «“Глобалисты”, – пишет А.С. Па-
нарин, – всеми силами стараются осла-
бить и дискредитировать национальное 
государство – именно за то, что оно ме-
шает их глобальному хищничеству» [13, 
c. 9]. «Глобальные ресурсы для узко эго-
истических интересов меньшинства 
– вот настоящее кредо глобализма…» 
[13, c. 15].

В плане сокращения населения гло-
бальная элита прибегает ко многим, всё 
обновляющимся средствам. Поддер-
жание ЛГБТ-движения, узаконивание 
одно-полых браков, изобретение мно-
жества гендеров2) и тому подобного – 
лишь момент этой стратегии и тактики. 
Глобальная мировая элита поддержи-
вает такие феномены, как антисексуа-
лизм (категорическое неприятие секса), 
мизопéдия (патологическая ненависть к 
детям), движение Childfree (за воздер-
жание от деторождения), движение за 
оптимальную численность населения 
(ЩЗТ), движение за добровольное вы-
мирание человечества (VHEMT), агита-
цию через соцсети подростков к суици-
ду и т. д.  

Одна из характеристик нынешней со-
временности – непомерно развившееся 
стремление к потреблению чего бы то 
ни было и как возможно больше. Совре-
менные исследователи даже стали пи-
сать о «синдроме потреблятства» как 
заразной инфекции, поразившей ны-
нешнее капиталистическое общество. 
Со-гласно им, «синдром потреблят-
ства – болезненное, заразное, пере-
дающееся внутри общества состояние 
пресыщения, обременённости долгами, 
тревоги и опустошённости, которое яв-

ляется результатом упрямой погони за 
новыми и новыми приобретениями» 
[14, c. 16]. После разрушения Советско-
го Союза этот синдром стал проникать и 
в ставшие суверенными государствами 
бывшие союзные республики, включая 
и Казахстан. Но всё это лишь некоторые 
негативные характеристики нынешней 
современности. 

Характеризуя нынешнюю современ-
ность, можно говорить о новой тех-
нологической революции. Особо вы-
деляются нано-био-информационные и 
так называемые когнитивные техноло-
гии. К ним добавляют ещё и социальные 
технологии, хотя неясно, что под этим 
имеется в виду. Все они объединяются 
аббревиатурой НБИКС. Эти технологии 
являются конвергентными, что – по ло-
гике синергии – создаёт дополнитель-
ные технологические эффекты. Появля-
ются всё новые технологии, так что за 
ними даже сложно уследить. С этими 
технологиями футурологи связывают 
два возможных сценария человеческо-
го общества. Один сценарий – капитали-
стический.

Конечно, того капитализма, который 
застал и описал К. Маркс, уже в первой 
половине ХХ в. не существовало. Он 
эволюционировал. Исчезли и те формы 
отчуждения, которые были характерны 
для XVIII – XIX веков. Но от этого отчуж-
дение не перестало существовать; оно 
лишь смягчило свои формы и закамуф-
лировало их. Сущность капитализма со-
хранилась и продолжает сохраняться. Во 
второй половине ХХ-го и в наступившем 
XXI-м веке появилось много теорий того 
общества, которое существует в настоя-
щее время и предвидится в ближайшем 
будущем. После книг «Общество изо-
билия» (1958) и «Новое индустриальное 
общество» (1967) Джона К. Гэлбрейта 
(не следует путать с его сыном Джем-
сом К. Гэлбрейтом, тоже экономистом), 
как из рога изобилия, появились кон-
цепции наличного и ближайшего буду-

Хамидов А.А.



65https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

щего общества: «постиндустриального 
общества», «технотронного общества», 
«общества риска», «сетевого общества», 
«информационного общества», «обще-
ства знания» и др. Появилась даже кон-
цепция «посткапиталистического обще-
ства». А вот К. Кнорр-Цетина назвала 
общество знания даже постсоциальным 
(см.: [15, с. 272]). Однако анализ всех этих 
концепций показывает, что никакого 
посткапиталистического (а тем более 
постсоциального, что в принципе не-
возможно) общества на планете не на-
ступило. И реальность свидетельствует 
именно об этом. Но и в этих концепциях 
общество изображается, вопреки самим 
авторам, именно как капиталистическое 
с его разделением на противостоящие 
друг другу классы – на класс первичных 
фигур и на вырастающий из отчуждаю-
щейся их деятельности класс вторичных 
фигур.

Глобальная мировая элита связы-
вает будущее капитализма с НБИКС-
технологиями. С ними связаны упования 
сформировавшегося в XXI веке движе-
ния за так называемый инклюзивный 
капитализм (термин введён в 2005 г. 
индийским экономистом К. К. Праха-
ладом), который претендует на выход 
из кризиса наличного капитализма и 
на создание, так сказать, капитализма 
«с человеческим лицом». Целью этого 
движения объявлена борьба за спра-
ведливое распределение благ, устране-
ние всё усиливающегося неравенства в 
доходах, устранение нищеты и безрабо-
тицы и т. д. В «Википедии – свободной 
энцик-лопедии» сказано: «В 2012 году 
Общество Генри Джексона создало ра-
бочую группу для проекта “Инициатива 
инклюзивного капитализма”, с привле-
чением в неё в качестве сопредседа-
теля Линн де Ротшильд, управляющую 
компанией EL Rothschild… <…> В дека-
бре 2020 года под эгидой крупнейших в 
мире инвестиционных компаний и биз-
нес-лидеров, именуемых “Стражи Со-

вета по инклюзивному капитализму”  с 
активами порядка 10,5 трлн. долларов и 
Вати-кана, был создан Совет по инклю-
зивному капитализму с Ватиканом. <…>. 
В феврале 2021 года Фонд Рокфеллера 
совместно с Фондом Форда объявили о 
запуске концепции Коалиции за инклю-
зивный капитал – “Новый договор между 
бизнесом, правительством и американ-
скими рабочими”» [16].

Но инклюзивный капитализм – всего 
лишь химера. То, что он обещает, в рам-
ках капитализма невыполнимо. Эко-
номист-кибернетик Е. Н. Ведута пишет: 
«Возможны два проекта мобилизацион-
ной модели управления для выхода из 
нынешнего глобального кризиса:

– эффективное управление эконо-
микой для улучшения качества жизни и 
всестороннего развития личности;

– тоталитарное управление людьми 
для “мирного” разрушения обществен-
ного производства, обнищания и гибе-
ли населения с потерями, значительно 
превы-шающими потери Второй миро-
вой войны.

Практическая реализация обоих 
проектов предполагает использование 
возможностей современных инфор-
мационных технологий, а точнее, ис-
кусственного интеллекта (ИИ). Первый 
проект нуждается в создании ИИ для 
эффективного уп-равления экономи-
кой, второй – в создании ИИ для тота-
литарного управления людьми» [17]. И 
то, что к проекту инклюзивного капита-
лизма подключились фонды Ротшиль-
да и Рокфеллера, говорит само за себя. 
Ведь они и не думают отказываться от 
капитализма и, как отмечает Е. Н. Ведута, 
«можно уверенно сделать вывод, что за 
“маской” деклараций инклюзивного ка-
питализма скрывается план Совета вне-
дрить ИИ для тоталитарного управления 
людьми, чтобы подавить всякое их со-
противление будущему обнищанию и 
гибели с потерями, значительно превы-
шающими потери Второй мировой во-

Модернизация сознания как задача и как проблема



66     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

йны, а в конечном счёте превращению 
их в “счастливых” биороботов» [17]. Ста-
ло быть, другой сценарий будущего – не 
капиталистический.

Модернизация казахстанского 
общественного сознания как про-

блема. Что такое по-современному 
модернизированное сознание

Стало быть, если модернизация оз-
начает приведение действительности 
в соответствие с современностью, то 
встаёт вопрос: действительно ли следует 
принимать и развивать всё без исклю-
чения из этой современности для на-
ци-онального государства, в том числе 
и для казахстанского общества? То, что 
оно нуждается в непременной модер-
низации, это факт. 

Республика Казахстан – преемница 
Казахской Советской Социалистической 
Республики как части Советского Союза. 
Вместе со всеми другими союзными ре-
спубликами, входившими в состав СССР, 
она пережила модернизацию конца 20-х 
– 30-х годов прошлого столетия. Что пред-
ставляла собой эта модернизация? Она 
сводилась к индустриализации страны и 
не затрагивала другие сферы общества. 
Они тоже перестраивались, но отнюдь не 
по западным лекалам. И, главное, что она 
не затронула, это мировоззренческий схе-
матизм и общий схематизм обществен-
ного и индивидного сознания. Да, они на-
полнялись новым («социалистическим») 
содержанием, но не рушилось то основа-
ние, которое было выработано столетия-
ми назад. Не были разрушены ценности 
сотрудничества, взаимного приятия друг 
друга вне зависимости от этнической и 
прочей принадлежности. Ведь это не вы-
мысел, что людей прежде всего интересо-
вало не то, какой национальности чело-
век, а насколько он порядочный, честный, 
трудолюбивый и т. д.

После разрушения СССР все бывшие 
союзные республики, включая и Казах-

стан, резко сменили курс на рыночную 
экономику, так называемое демократи-
ческое государство и правовой харак-
тер государственного устройства. Нет 
необходимости подробно охарактери-
зовывать это. Коснёмся лишь рыночной 
экономики. Это – лишь завуалирован-
ное наименование капиталистиче-
ской экономики. А каковы отношения 
между людьми в этой экономике? Это 
– отношение полезности и конкурен-
ции. Девиз первого «Человек человеку 
– средство». Девиз второй – формула Т. 
Гоббса «Bellum omnium contra omnes» 
(«Война всех против всех») и формула 
из комедии Т.М. Плавта «Ослы» «Homo 
homini lupus est» («Человек человеку – 
волк»). Конкуренция – отнюдь не то же, 
что соревнование. В Казахстан, как и в 
другие постсоветские суверенные госу-
дарства, проникли отношения вещной 
зависимости, индивидуализм и узако-
ненное расслоение населения вне за-
висимости от этнической принад-леж-
ности на сверхбогатых (так называемых 
«олигархов»), богатых, людей среднего 
достатка, бедных и нищих, находящихся 
ниже черты бедности. Повлияло это на 
изменение общественного и индивид-
ного сознания? Однозначно да, и по-
влияло в худшую сторону. 

Не вдаваясь в детали, отметим лишь 
то, что данное сознание перестало 
быть единым, органическим целым. Тот 
слой населения, который охватывает 
поколения от довоенного и вплоть до 
родившихся до середины 1990-х и не 
вошедший в разряд богатых и сверх-
богатых, в своём сознании остался на 
уровне светского сознания. Его созна-
ние (точнее – его схематизм) не нуж-
дается в какой-либо модернизации. И 
именно на этом поколении базируется 
благополучие и Казахстана и благопо-
лучие тех бывших союзных республик 
Советского Союза, которые не «прода-
лись» полностью Западу (государства 
Прибалтики и др.). 

Хамидов А.А.



67https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Но вот поколение людей, вступивших 
в сознательную жизнь в начале 1990-х, и 
те поколения, которые стали формиро-
ваться в последующие годы, являются 
носителями такого сознания, которое 
нуждается в настоятельной модерниза-
ции, если под модернизацией в данном 
случае понимать улучшение сознания. 
В этом сознании ценности фактически 
подменены полезностями, для него ха-
рактерен культ денег, которые жела-
тельно получить немедленно, не при-
лагая никаких серьёзных усилий. Этим 
объясняется безудержное распростра-
нение блогерства. Многие из этих бло-
геров просто кривляются на монитор и 
получают за это приличные деньги. И 
дело, конечно, не в самих блогерах (они 
просто зарабатывают деньги доступным 
им способом); дело в тех, кто с удоволь-
ствием платит им (преимущественно из 
кармана своих родителей). А это уже го-
ворит о предельном падении уровня их 
сознания, которое, пользуясь ходячим 
выражением, опустилось ниже плинту-
са. Для представителей этого поколения 
императив иметь и казаться предпочти-
тельнее императива быть. Не случайно 
представители этого поколения часами 
погружены в виртуальную реальность, в 
границах которой они коммуницируют 
друг с другом не как живые индивиды, 
а как виртуальные аватары. В нынеш-
них условиях модернизация казахстан-
ского общественного и индивидного 
сознания не должна осуществляться по 
логике некритического заимствования 
образцов, ценностей и идеалов того со-
знания, которое культивируется сегодня 
в ведущих капиталистических странах 
мира – Западной Европы и США. Не-
обходимо по примеру России ввести в 
Конституцию статьи о сущности брака и 
им подобные. Необходимо пойти по ли-
нии смягчения того капитализма, кото-
рый пророс и расцвёл за время государ-
ственной независимости. Необходимо 
устранить ту пропасть между богатыми 

и бедными, которая при попуститель-
стве высших властей достигла чудовищ-
ных размеров. 

В Казахстане, как и в других постсо-
ветских независимых государствах, была 
реабилитирована религия при сохране-
нии светского характера государства. 
В принципе это неплохо. Плохо только 
то, что вместе с этой реабилитацией в 
страну стали проникать радикальные её 
формы, особенно формы радикального 
ислама. Правительства независимых го-
сударств наивно полагают, что религии 
(в Казахстане, как и в России, основны-
ми являются христианство православ-
ного вероисповедания и ислам в сун-
нитском варианте, конкретнее: суннизм 
ханафитского мазхаба) поспособствуют 
как-либо облагородить погрязшее в по-
требительстве и в гендерных перверси-
ях общественное и индивидное созна-
ние. Однако ни эти, ни какие-либо иные 
современные религии ничем не смогут 
помочь. «Великие мировые религии, 
вышедшие когда-то за рамки племён, 
– пишет Г.С. Померанц, – привели к ду-
ховной интеграции огромных регионов, 
создали каждая целый мир, христиан-
ский мир, мир ислама и так далее, но 
сегодня они играют двойственную роль: 
сближают – более или менее – народы 
одного региона, одного традиционного 
мира; а в глобальных масштабах христи-
анство, ислам, индуизм, буддизм сами 
стали чем-то вроде новых племён. Мир 
вышел за рамки древних регионов, мир 
стал единым, а религиозные культуры 
остались разными, и они сталкиваются 
друг с другом в одном информацион-
ном пространстве. <...> В этом мире ми-
ровые религии, мировые по названию, 
по своей задаче стоя́ т перед необходи-
мостью диалога, перед поисками общей 
почвы для диалога, для сближения. Это-
го сближения пока нет, и религиозные 
различия сплошь и рядом используются 
как знамя войны. Почти во всех крова-
вых конфликтах современности они ис-

Модернизация сознания как задача и как проблема



68     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

пользуются как знамя войны» [18, c. 450]. 
Дело, как отмечено было в своё время 
автором настоящего текста, «в том, что 
к настоящему времени конфессиональ-
но оформленная религиозность полно-
стью и окон-чательно себя исчерпала» 
[19, c. 79]. Что может заместить религию 
и выполнять ту функцию, которую воз-
лагают на религию? Ответ может быть 
один: этика. Как ни покажется стран-
ным, но о том же пишет и Далайлама 
XIV (мирское имя Нгагва́ нг Ловза́ нг 
Тэнцзи́ н Гьямцхо́ ). Он пишет: «Что нам 
нужно сегодня, так это решение, кото-
рое не обращается за поддержкой к ре-
лигии и может быть одинаково принято 
как людьми с верой, так и без неё: свет-
ская этика» [20, с. 11]. «На мой взгляд, – 
уточняет он, – хотя люди могут обойтись 
без религии, они не проживут без вну-
тренних ценностей» [20, с. 24]3). Об этом 
же пишут казахстанские философы Р.С. 
Сартаева и А. Сагикызы.         Р.С. Сартае-
ва пишет, что «в научном познании эти-
ческая экспертиза уже сегодня стано-
вится необходимым условием научной 
рациональности. Без этической экспер-
тизы сегодня, – продолжает она, – не-
возможна реализация ни одного проек-
та общественного развития» [22, c. 293]. 
«Ведь, – как пишет А. Сагикызы, – осно-
вой человеческого общежития является 
не политика, не право, не религия, не 
научное знание, а этика» [23,             c. 
436]. Но следует подчеркнуть: не вооб-
ще этика, а нравственность как форма 
неин-стиуциализованной нормативной 
регуляции, противоположная морали 
как другой форме неинстиуциализован-
ной нормативной регуляции4). 

Следовательно, субъект модерни-
зированного сознания – это человек, 
чьё мировоззрение является открытой 
целостностью, которая не просто ори-
ентирует его в Мире, но которая по-
стоянно делается для него предметом 
его критической рефлексии. То же от-
носится к его ценностям, нормам, идеа-

лам, императивам, принципам. Для него 
«верность своим принципам и нормам 
не существует вне и безотносительно 
самих принципов и норм» [25, c. 142].

Но такое сознание вырабатывается 
весьма нелегко. Его невозможно пре-
поднести индивиду в готовом виде. Он 
должен его выработать сам. В реальной 
жизнедеятельности и, конечно, в про-
цессе образования и воспитания, лишь 
бы это образование соответствовало за-
дачам его выработки.

Кроме того, необходима концепция 
оптимальной модернизации общест-
венного и индивидного сознания. Ос-
новными пунктами данной концепции 
представляются следующие.

Во-первых, все современные запад-
ные псевдоценности должны остать-
ся вне модернизационного процесса. 
Казахстанская модернизация должна 
ориентиро-ваться на фундаментальные 
ценности, тысячелетиями скреплявшие 
человеческие жизни. Брать самое цен-
ное из обычаев, норм, ценностей и т. д. 
у всех народов, населяющих Казахстан. 
Но не просто некритически переносить 
их в нынешнюю современность, а брать 
их суть, схематизм и синтезировать в не-
что гармонически единое.

Во-вторых, от новейших прорывных 
технологий необходимо брать только 
то, что служит развитию человека, а сле-
довательно, и развитию общества и его 
культуры. 

В-третьих, ни в коем случае нельзя 
ограничиться, так сказать, оче-лове-
чиванием окружающей людей социо-
культурной действительности. Ведь эта 
действительность – продукт человече-
ской деятельности и межчеловеческих 
отношений. Следовательно, основная 
доля модернизационных усилий долж-
на быть направлена на человека.

В-четвёртых, указанная модерни-
зация должна осуществляться не над 
человеком, а совместно с человеком. 
Стало быть, должна быть реорганизо-

Хамидов А.А.



69https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

вана на началах гуманизма вся система 
управления социумом: институцио-цен-
тризм дол-жен быть, по крайней мере, 
на первых порах модерирован, смягчён.

В-пятых, радикально должна быть ре-
организована образовательно-воспита-
тельная система. Необходимо отречься 
от всех новшеств Болонской конвенции, 
ориентированных на подготовку не че-
ловека как личности, а как носителя и 
обладателя конкурентоспособной рабо-
чей силы на рынке труда. Кроме того, в 
образовательно-воспитательной систе-
ме приоритет должен быть отдан воспи-
танию, а не образованию. 

Наконец, в-шестых, Казахстан дол-
жен вместе с дружественными государ-
ствами (такими, как Россия, Белорусия 
и некоторыми другими) радикально 
сменить вектор своего развития. Необ-
ходимо постепенно, но неуклонно отхо-
дить от капитализма, который уверенно 
катится в пропасть.

Заключение

В статье проанализирована пробле-
ма модернизации современного казах-
станского общественного и индивидно-
го сознания. Показано, что нынешняя 
казахстанская действительность, в ко-
торую проникли некоторые негативные 
феномены в ходе заимствования запад-
ной формы капитализма, нуждается в 
серьёзной модернизации, что послужит 
основанием и для модернизации казах-
станского сознания. Отмечено также, 
что не всё то, что имеет место в совре-
менной западной действительности и 
является современным, пригодно для 
его заим-ствования. Модернизация ка-
захстанского сознания должна состоять 
в сохранении того положительного, что 
накоплено народами, населяющими Ка-
захстан и его синтезе с тем, что достой-
но того в культуре Запада.  

Список литературы

1 Джермани Дж. Основные характери-
стики процесса модернизации // Сравни-
тельное изучение цивилизаций. – Хрестома-
тия. –  М.: Аспект Пресс, 2001. – С. 464 – 467.

2 Хантингтон С. Столкновение цивилиза-
ций. –  М.: АСТ, 2003. – 505 с.

3 Бергер П.Л. Введение. Культурная ди-
намика глобализации // Многоликая глоба-
лизация. Культурное разнообразие в совре-
менном мире. –  М.: Аспект Пресс, 2004. –  С. 
8– 24.

4 Маркс К. Наброски ответа на письмо 
В.И. Засулич // Маркс К., Энгельс Ф. Сочине-
ния. – Изд. 2-е. – [В 50-ти т.] – Т. 19. – М.: По-
литиздат, 1961. – С. 400 – 421.

5 Павлов-Сильванский Н.П. Феодализм в 
России. – М.: Наука, 1988. – 696 с.

6 Тойнби А.Дж. Постижение истории. – 
Сборник. – М.: Прогресс, 1991. – 731 с.

7 Тойнби А.Дж. Мир и Запад // Он же. Ци-
вилизация перед судом истории. –Сборник. 
– М.: Изд. Группа «Прогресс» - «Культура». – 
СПб.: «Ювента», 1995. – С. 155 – 194.

8 Наср С.Х. О столкновении принципов 
западной и исламской цивилизаций // Срав-
нительное изучение цивилизаций. Хресто-
матия. – М.: Аспект Пресс, 2001. – С. 481 – 483.

9 Хайдеггер М. Из диалога о языке между 
японцем и спрашивающим // Он же. Время 
и бытие. – Статьи и выступления. –  М.: Респу-
блика, 1993. –  С. 273 – 302.

10 Панарин А.С. Россия в цивилизацион-
ном процессе (между атлантизмом и евра-
зийством). – М.: ИФ РАН, 1994. – 262 с.

11 Аль-Аттас М.Н. Сейд. Введение в мета-
физику ислама. Изложение основополагаю-
щих элементов мусульманского мировоззре-
ния. – М.; Куала Лумпур: Институт исламской 
цивилизации, 2001. – 410 с.

12 Печчеи А. Человеческие качества. – 
Изд. 2-е. – М.: Прогресс, 1985. – 312 с.

13 Панарин А.С. Искушение глобализ-
мом. – М.: Русский Национальный Фонд, 
2000. – 381 с.

14 Грааф Дж. де, Ванн Д., Нейлор Т. Х. По-
треблятство. Болезнь, угрожающая миру. – 
М.: Ультра. Культура, 2003. – 386 с.

15 Кнорр-Цетина К. Социальность и объ-
екты. Социальные отношения в постсоци-
альных обществах знания // Социология 
вещей. – Сборник статей. – М.: Изд. Дом 
«Территория будущего», 2006. – С. 267 – 306.

Модернизация сознания как задача и как проблема



70     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

16 Инклюзивный капитализм. – Ре-
жим доступа: https://ru.wikipedia.org/wiki/-
Инклюзивный_капитализм

17 Ведута Е.Н. Манифест инклюзивного 
капитализма: волки останутся сыты, а что с 
овцами? – Режим доступа: https://regnum.ru/
news/polit/3165745.html

18 Померанц Г. Диалог культурных ми-
ров //Лики культуры. – Альманах. – Т. 1. – М.: 
Юристъ, 1995. – С. 445 – 455.

19 Хамидов А.А. Конфессионально 
оформленная религия как социо-культур-
ный фактор // Религия в политике и культуре 
современного Казахстана. – Астана: «Елор-
да», 2004. – С. 48 – 81.

20 Далай-лама XIV Тензин Гьяцо. Вне 
религии: этика для целого мира. – Новоси-
бирск: ООО «Издательство Дже Цонкапа», 
2013. – 155 с.

21 Колчигин С.Ю. Внутренний человек. – 
Алма-Ата: СаГа, 2015. – 295 с.

22 Сартаева Р.С. Модернизация обще-
ственного сознания: этический дискурс // «Но-
вые горизонты современного гуманитарного 
знания и науки в свете модернизации исто-
рического сознания». – Сборник материалов 
международной научно-практической конфе-
ренции. – Алматы: ИФПР, 2018. – С. 291 – 298.

23 Сагикызы А. Некоторые аспекты про-
блемы трансформации (модернизации) ка-
захстанского общественного сознания //
Сознание и общество: время трансформа-
ций. (Философский анализ). – Алматы: ИФПР, 
2021. – С. 407 – 439.

24 Арсеньев А.С. Проблема цели в воспи-
тании и образовании. Научное образование 
и нравственное воспитание //Философско-
психологические проб-лемы развития обра-
зования. – М.: «Педагогика»,1981. – С. 73 – 96.

25 Батищев Г.С. Деятельностная сущность 
человека как философский принцип //Про-
блема человека в современной философии. 
– М.: Наука, 1969. – С. 73 – 144.

Transliteration

1 Dzhermani Dzh. Osnovnyye kharakteristiki 
protsessa modernizatsii //Sravnitelnoye 
izucheniye tsivilizatsiy. – Khrestomatiya. – M.: 
Aspekt Press, 2001. – S. 464 – 467.

2 Khantington S. Stolknoveniye tsivilizatsiy. 
– M.: AST, 2003. – 505 s.

3 Berger P. L. Vvedeniye. Kulturnaya dinamika 
globalizatsii //Mnogolikaya globalizatsiya. Kul-

turnoye raznoobraziye v sovremennom mire. – 
M.: Aspekt Press, 2004. – S. 8– 24.

4 Marks K. Nabroski otveta na pismo V. I. 
Zasulich //Marks K. & Engels F. Sochineniya. – 
Izd. 2-e. – [V 50-ti t.] – T. 19. – M.: Politizdat, 
1961. – S. 400 – 421.

5 Pavlov-Silvanskiy N.P. Feodalizm v Rossii. 
– M.: Nauka, 1988. – 696 s.

6 Toynbi A.Dzh. Postizheniye istorii. – 
Sbornik. M.: Progress, 1991. – 731 s.

7 Toynbi A.Dzh. Mir i Zapad //On zhe. Tsivili-
zatsiya pered sudom istorii. – Sbornik. – M.: Izd. 
Gruppa «Progress», «Kultura»; SPb.: «Yuventa», 
1995. – S. 155 – 194.

8 Nasr S.Kh. O stolknovenii printsipov za-
padnoy i islamskoy tsivilizatsiy // Sravnitelnoye 
izucheniye tsivilizatsiy. – Khrestomatiya. – M.: 
Aspekt Press, 2001. – S. 481 – 483.

9 Khaydegger M. Iz dialoga o yazyke me-
zhdu yapontsem i sprashivayushchim //On zhe. 
Vremya i bytiye. – Stati i vystupleniya. – M.: Re-
spublika, 1993. – S. 273 – 302.

10 Panarin A.S. Rossiya v tsivilizatsionnom 
protsesse (mezhdu atlantizmom i evraziyst-
vom). – M.: IF RAN, 1994. – 262 s.

11 Al-Attas M. N. Seyd. Vvedeniye v 
metafiziku islama. Izlozheniye osnovopolagay-
ushchikh elementov musulmanskogo miro-
vozzreniya. – M.; Kuala Lumpur: Institut is-
lamskoy tsivilizatsii, 2001. – 410 s.

12 Pechchei A. Chelovecheskiye kachestva. 
– Izd. 2-e. – M.: Progress, 1985. – 312 s.

13 Panarin A.S. Iskusheniye globalizmom. – 
M.: Russkiy Natsionalnyy Fond, 2000. – 381 s.

14 Graaf Dzh. De, Vann D., Neylor T. Kh. Po-
treblyatstvo. Bolezn. ugrozhayushchaya miru. – 
M.: Ultra. Kultura, 2003. – 386 s.

15 Knorr-Tsetina K. Sotsialnost i obyekty. 
Sotsialnyye otnosheniya v postsotsialnykh ob-
shchestvakh znaniya //Sotsiologiya veshchey. 
– Sbornik statey. – M.: Izd. Dom «Territoriya bu-
dushchego», 2006. – S. 267 – 306.

16 Inklyuzivnyy kapitalizm. – Rezhim dostu-
pa: https://ru.wikipedia.org/wiki/-Inklyuzivnyy_
kapitalizm

17 Veduta E. N. Manifest inklyuzivnogo kap-
italizma: volki ostanutsya syty. a chto s ovtsami? 
– Rezhim dostupa: https://regnum.ru/news/
polit/3165745.html

18 Pomerants G. Dialog kulturnykh mirov //
Liki kultury. Almanakh. T. 1. M.. 1995. S. 445 – 
455.

19 Khamidov A.A. Konfessionalno oform-
lennaya religiya kak sotsiokulturnyy faktor // 

Хамидов А.А.



71https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Religiya v politike i kulture sovremennogo Ka-
zakhstana. – Astana: «Elorda», 2004. S. 48 – 81.

20 Dalay-lama XIV Tenzin Giatso. Vne religii: 
etika dlya tselogo mira. – Novosibirsk: OOO «Iz-
datelstvo Dzhe Tsonkapa», 2013. – 155 s.

21 Kolchigin S.Yu. Vnutrenniy chelovek. – 
Alma-Ata: SaGa, 2015. – 295 s.

22 Sartayeva R. S. Modernizatsiya obsh-
chestvennogo soznaniya: eticheskiy diskurs 
//«Novyye gorizonty sovremennogo gumani-
tarnogo znaniya i nauki v svete modernizatsii 
istoricheskogo soznaniya». – Sbornik materia-
lov mezhdunarodnoy nauchno-prakticheskoy 
konferentsii. – Almaty: IFPR, 2018. – S. 291 – 298.

23 Sagikyzy A. Nekotoryye aspekty proble-
my transformatsii (modernizatsii) kazakhstansk-
ogo obshchestvennogo soznaniya //Soznaniye 
i obshchestvo: vremya transformatsiy. (Filosofs-
kiy analiz). – Almaty: IFPR, 2021. – S. 407 – 439.

24 Arsenyev A.S. Problema tseli v vospitanii i 
obrazovanii. Nauchnoye obrazovaniye i nravst-
vennoye vospitaniye //Filosofsko-psikhologich-
eskiye problemy razvitiya obrazovaniya. – M.: 
«Pedagogika»,1981. S. 73 – 96.

25 Batishchev G.S. Deyatelnostnaya sushch-
nost cheloveka kak filosofskiy printsip //Prob-

lema cheloveka v sovremennoy filosofii. – M.: 
Nauka, 1969. S. 73 – 144.

Примечания

1. Дело в том, что в России имелось два типа 
общины. Как отмечает Н. П. Павлов-Сильванский, 
«в общине легко различаются два элемента: 

1) мир, мирское самоуправление;
2) общинное землевладение, или землеполь-

зование с переделами земли» [5, с. 50]. При этом 
«переделы появляются впервые в XV – XVI вв. под 
внешним помещичьим и правительственном, или 
тягловым, влиянием», в то время как «мир суще-
ствовал… задолго до того, как возникло общинное 
землепользование» [5, с. 50]. Последнее было со-
средоточено в центре Российской империи и не 
распространялось на русский Север, Сибирь, на 
казачьи округа, где крестьяне не ведали ни круго-
вой поруки, ни переделов земли.

2. Сегодня насчитывают от 46 до 78 гендеров.
3. Внутренние ценности – это ценности, прису-

щие внутреннему человеку. «Внутренний человек, 
– как пишет С. Ю. Колчигин, – это, прежде всего, 
фундаментальные структуры и глубинные процессы 
в архитектонике человеческой личности» [21, c. 5].

4. О принципиальном различии морали и 
нравственности см.: [24, с. 78 – 79].

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ 

Александр Александрович Хамидов профессор, доктор философских наук, главный 
научный сотрудник, Институт философии, 
политологии и религиоведения КН МНВО РК, 
Алматы, Казахстан

Александр Александрович Хамидов профессор, философия ғылымдарының докторы, 
бас ғылыми қызметкер, ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, 
саясаттану және дінтану институты, Алматы, Қазақстан

Alexander Khamidov Professor, Doctor of Philosophical Sciences, Chief 
Researcher, Institute for Philosophy, Political Science and 
Religious Studies CS MSHE RK, Almaty, Kazakhstan

Модернизация сознания как задача и как проблема



72     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

УДК 321.01 (470)                                          https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.07                                          

О МАССОВОМ ПОЛИТИЧЕСКОМ СОЗНАНИИ 
КАЗАХСТАНЦЕВ В УСЛОВИЯХ ПЕРЕХОДА 

ОТ ПОСТСОВЕТСКОСТИ К «НОВОМУ КАЗАХСТАНУ»*

1 А.А. Амребаев, 2 Д.Д. Ешпанова

АННОТАЦИЯ
Цель статьи заключается в исследовании массового полити-
ческого сознания в казахстанском обществе. В работе дано 
теоретическое обоснование феноменов «политическое со-
знание» и «массовое политическое сознание», а также про-
анализированы материалы социологических опросов. В ре-
зультате выявлены некоторые характерные черты массового 
политического сознания. 
В статье отмечается, что в массовом политическом созна-
нии казахстанцев сочетаются противоположные установки и 
ориентиры: с одной стороны, поддержка демократии и прав 
человека, а с другой, политическая пассивность и недоверие 
к властным институтам, неспособность к гражданской само-
организации. Реальное политическое поведение граждан 
характеризуется высокой эмоциональной включенностью и 
низким уровнем реальной активности. Особенностью мас-
сового политического сознания казахстанцев является от-
чуждение общества от политики и власти. В этом процессе 
чрезвычайно актуализируются вопросы, как самой транс-
формации массового политического сознания населения, 
так и обновления стратегии властей по управлению обще-
ственным сознанием на основе определенных идеологиче-
ских нарративов. Данная проблематика имеет прикладное 
значение для концептуализации «Нового Казахстана».

Ключевые слова: Политическое сознание, массовое созна-
ние, массовое политическое сознание, политические ценно-
сти, политическая культура.

1-2 Институт философии, 
политологии и 
религиоведения, 
КН МНВО РК,
Алматы, Казахстан

Автор-корреспондент: 
А.А. Амребаев 
aidar.amrebayev90@gmail.com

Ссылка на данную статью: 
Амребаев А.А., 
Ешпанова Д.Д.
О массовом политическом 
сознании казахстанцев 
в условиях перехода от 
постсоветскости к «новому 
Казахстану» // Адам әлемі. – 
2022. – № 3 (93).   
– С. 72-86.

*  Cтатья подготовлена в рамках научной программы №BR10965263 «Социальная модер-
низация казахстанского общества: идейно-мировоззренческие основания, концептуальные 
модели, социокультурные процессы, социально-политические технологии». 

Посткеңестіктен «Жаңа Қазақстанға» өту жағдайындағы қазақстандықтардың 
бұқаралық саяси санасы туралы 

Аңдатпа. Мақаланың мақсаты – қазақстандық қоғамдағы бұқаралық саяси сананы 
зерттеу. Жұмыста «саяси сана» және «бұқаралық саяси сана» құбылыстарының теориялық 
негіздемесі берілген, сонымен қатар социологиялық сауалнама материалдары талданған. 
Соның нәтижесінде бұқаралық саяси сананың кейбір өзіне тән белгілері ашылды.

Мақалада қазақстандықтардың бұқаралық саяси санасында қарама-қарсы көзқарастар 
мен нұсқаулар біріктірілгені атап өтілген: бір жағынан, демократия мен адам құқықтарын 

Модернизация сознания как задача и как проблема



73https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

қолдау, екінші жағынан, саяси енжарлық пен мемлекеттік институттарға сенімсіздік, 
азаматтық өзін-өзі ұйымдастыруға қабілетсіздік. Азаматтардың нақты саяси мінез-құлқы 
жоғары эмоционалды қатысумен және нақты белсенділіктің төмен деңгейімен сипатталады. 
Қазақстандықтардың бұқаралық саяси санасының ерекшелігі – қоғамның саясат пен биліктен 
алшақтауы. Бұл үдерісте халықтың өзінің бұқаралық саяси санасын өзгерту мәселелері де, 
белгілі бір идеологиялық баяндаулар негізінде билік органдарының қоғамдық сананы басқару 
стратегиясын жаңарту да өте өзекті болып табылады. Бұл мәселе «Жаңа Қазақстанның» кон-
цептуализациясы үшін қолданбалы маңызы бар.

Түйін сөздер: саяси сана, бұқаралық сана, бұқаралық саяси сана, саяси құндылықтар, са-
яси мәдениет.

About Mass Political Consciousness Kazakhstani in the Conditions of Transition 
From Post-Soviet to «New Kazakhstan»

Abstract. The purpose of the article is to study the mass political consciousness in Kazakhstani 
society. The paper provides a theoretical substantiation of the phenomena of “political 
consciousness” and “mass political consciousness”, as well as analyzes the materials of sociological 
surveys. As a result, some characteristic features of the mass political consciousness were revealed.

The article notes that in the mass political consciousness of Kazakhstanis, opposite attitudes and 
guidelines are combined: on the one hand, support for democracy and human rights, and on the 
other, political passivity and distrust of government institutions, inability to civil self-organization. 
The real political behavior of citizens is characterized by a high emotional involvement and a low 
level of real activity. A feature of the mass political consciousness of Kazakhstanis is the alienation 
of society from politics and power. In this process, the issues of both the transformation of the mass 
political consciousness of the population itself and the renewal of the strategy of the authorities 
for managing public consciousness on the basis of certain ideological narratives are extremely 
relevant. This issue is of applied importance for the conceptualization of the “New Kazakhstan».

Keywords: Political Consciousness, Mass Consciousness, Mass Political Consciousness, Political 
Values, Political Culture.

Введение
Некоторые теоретические аспекты 
изучения массового политического 

сознания

Изучение массового политического 
сознания связано, прежде всего, с анали-
зом категории «политическое сознание». 
При том, что категория политическое со-
знание занимает одно из центральных 
мест в политической науке, тем не менее 
на сегодня отсутствуют единые подходы к 
концептуализации и операционализации 
данного понятия. Обычно, в самом общем 
виде под политическим сознанием по-
нимают восприятие субъектом той части 
действительности, которая связана с по-
литикой и, в которую он сам включен, а 
также сопряженные с ней действия [1, 58]. 

В западной науке категориальный ана-
лиз политического сознания не получил 

широкого распространения, хотя и рас-
сматривается в контексте тенденций би-
хевиорализма и постбихевиорализма, в 
большей степени акцентируя внимание на 
когнитивных аспектах политического че-
рез такие категории как: «ментальность», 
«аттитюды», «установка», «идеология», 
«политическое убеждение», «вера». По-
литическое сознание отождествляется с 
политической культурой, что объясняется 
особенностями ее проявления на Западе 
и вышеуказанными традициями исследо-
вательского характера.

По этому поводу К.С. Гаджиев отме-
чает, что для Запада речь может идти о 
соотношении политической культуры и 
«социального сознания» с элементами 
политического сознания. Под «соци-
альным сознанием», по сути, понима-
ется сознание гражданского общества 
(или гражданское сознание) [2, 14-25]. 

О массовом политическом сознании казахстанцев в условиях перехода 
от постсоветскости к «Новому Казахстану»



74     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Среди западных ученых, занимавшихся 
проблемами, относимыми к различным 
аспектам политического сознания, осо-
бенно известны Г. Алмонд и С. Верба, 
положившие начало широким между-
народным исследованиям проблем по-
литической культуры [3]. Интересный 
исследовательский ракурс связан с раз-
работками Рональда Инглхарта [4] и Ар-
нольда Тойнби [5].

В частности, Р. Инглхарт и К. Вельцель 
ставят вопрос о том, «что же первично 
— демократическая политическая куль-
тура или демократические институты? 
Степень поддержки людьми ценностей 
самовыражения тесно связана с разви-
тием демократических институтов. Но 
что здесь причина, а что следствие? Мы 
полагаем, что демократические инсти-
туты относительно слабо воздейству-
ют на ценности самовыражения, рас-
пространение которых определяется в 
первую очередь социально-экономи-
ческим развитием. Однако утверждение 
этих ценностей должно существенным 
образом влиять на формирование де-
мократических институтов, поскольку 
они по сути своей связаны с граждан-
скими и политическими свободами, со-
ставляющими основу демократии» [6, 
229]. И далее полагают, что «наши вы-
воды могут служить предостережением 
от наивной убежденности в том, будто 
«правильный» конституционный строй 
и приход к власти элит, придерживаю-
щихся демократических принципов, — 
это необходимое и достаточное условие 
утверждения демократии. Чтобы демо-
кратия была эффективна, необходимо 
нечто большее, чем институциональная 
структура и настрой элит: она становится 
результатом действия более масштаб-
ных эмансипационных сил, неразрывно 
связанных с человеческим развитием. 
Во многих современных трудах по про-
блемам демократизации игнорируется 
ее главный лейтмотив — эмансипация 
человека» [6, 27].

В современной российской полито-
логии, в большинстве случаев, полити-
ческое сознание понимается как одна 
из форм общественного сознания и 
рассматривается через понятие «отра-
жение», как отражение общественного 
бытия. Оставаясь в целом на позициях 
марксистского понимания, ряд исследо-
вателей там считают, что сознание как 
«отражение» нивелирует значение дан-
ного феномена [7]. Политическое созна-
ние следует понимать не только как от-
ражение, но и как активное начало, ибо 
оно объединяет в себе качество объекта 
и субъекта. Такое понимание позволяет 
расширить содержание политического 
сознания как «исторически обусловлен-
ного отражения и выражения объектив-
ных отношений и процессов, внутренних 
и внешних факторов функционирования 
государства и политических институтов.

Политическое сознание детермини-
ровано той стороной экономической 
структуры общества, (общественное бы-
тие, базис) которая связана с наличием 
партий, классов, социальных групп, с со-
циально-экономической дифференциа-
цией. При этом, политическое сознание 
проявляет обратное воздействие на со-
циально-экономические процессы. Оно 
оказывает более эффективное воздей-
ствие на государство, политические ре-
шения, политические и экономические 
реформы, чем другие формы обще-
ственного сознания [8, 18-20].

Таким образом, в науке существует 
множество подходов структурирования 
политического сознания. Классическим 
является выделение двух уровней по-
литического сознания: нижнего (поли-
тической психологии) и высшего (по-
литической идеологии). Политическая 
психология, охватывая эмоционально-
чувственную и эмоционально-волевые 
формы отражения, представляет собой 
совокупность «настроений, привычек, 
мотивов поведения и типичных харак-
терных черт, а также социально-поли-

Амребаев А.А., Ешпанова Д.Д.



75https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

О массовом политическом сознании казахстанцев в условиях перехода 
от постсоветскости к «Новому Казахстану»

тических ориентаций и установок». Для 
политической идеологии характерны 
рационально-логические аспекты [1, 62].

З.А. Хубиева выделяет следующие 
уровни политического сознания: поли-
тическая психология и идеология. По-
литическая психология отражает непо-
средственно социально-экономическую 
и политическую жизнь общества, про-
являясь в постоянных симпатиях и анти-
патиях существующих между классами, 
общественными группами, нациями. 
На идеологическом уровне познаются 
коренные интересы социальных групп, 
классов, причем, групп не непосред-
ственно, а в виде научного взгляда или 
политических установок властей.

Настроение масс, чаяния и надеж-
ды людей, традиции – это объективные 
феномены, с которыми государство не 
может не считаться. Разумеется, в поли-
тическом сознании определенное место 
занимают и понятия, выражающие об-
щецивилизационные политические цен-
ности (свобода, демократия, разделение 
властей, гражданское общество), но, все-
таки доминируют те традиции, концеп-
ции, которые циркулируют непродол-
жительное время. Это объясняется тем, 
что возникновение политического со-
знания обусловлено расколом общества 
на социальные группы с противополож-
ными социально-экономическими ин-
тересами, а также с появлением полиэт-
нических государственных образований 
с довольно непростыми отношениями 
между населяющих их этносами [8, 19].

А.А. Борисенков отмечает, что в по-
литическом сознании существуют, тес-
но переплетаясь, такие компоненты: 
как политическая идеология, идейное 
сознание, научное знание, обыденное 
знание. Политическое сознание может 
формироваться у людей далеких от по-
литической деятельности и, возможно, 
даже лишенных ожиданий и притяза-
ний по поводу той или иной политики. В 
данном случае, политическое сознание 

есть отражение бытия людей, представ-
ленное совокупностью знаний (обыден-
ное политическое знание).

Обыденное политическое знание 
складывается на основе жизненного 
опыта и многих наблюдений, на осно-
ве информаций, полученных из СМИ и 
неформального общения людей между 
собой. Обыденное политическое знание 
не претендует на глубокую обоснован-
ность, на соотнесенность между собой, 
на согласованность их с другими вида-
ми общественных знаний. Это означает, 
что обыденное политическое знание не 
носит строго доказательного и систе-
матизированного характера. Сказанное 
позволяет заключить, что они обуслов-
лены политическим восприятием с по-
зиции тех или иных социальных идей и 
стереотипов массового сознания [9, 3].

Из вышесказанного следует, что, в 
основном, исследования сходятся в сле-
дующем: политическое сознание много-
уровневое и многослойное явления, но, 
по большому счету, это можно свести к 
теоретическому и обыденному уровням. 
Теоретический уровень содержательно 
более однороден, так как, вырабатыва-
ется сравнительно небольшой группой 
людей. Обыденное политическое созна-
ние формируется стихийно под влияни-
ем среды. Оно поверхностно и строится 
по принципу «вокруг субъекта». 

Сегодня исследователи все больше 
говорят о массовом политическом со-
знании, тем более, что оно связано с 
общественным мнением. В обществен-
ном мнении проявляется отношение 
различных социальных общностей к тем 
или иным событиям жизнедеятельности.

В целом, когда речь идет о массовом 
сознании, надо понимать, что массовое 
сознание не примитивная часть обще-
ственного сознания и не обыденное 
сознание, а более сложный феномен. 
Массы людей объединяются для обще-
го, совместного действия, демонстри-
руя общее отношение к происходящей 



76     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

ситуации. Феномен массы возникает 
именно в таких ситуациях.

Феномен массового сознания связан 
с распространением новейших средств 
массовой коммуникации и информации, с 
процессами «массовизации» и «стандар-
тизации» современных обществ массовой 
культуры, всеобщим избирательным пра-
вом, т.е. с массовизацией условий и форм 
жизнедеятельности обществ [10, 62].

Роль массового сознания особенно 
проявляется при формировании полити-
ки – базовом политическом процессе, де-
монстрирующем реальное позициониро-
вание общества в отношениях с властью 
и способностью государства выступать от 
лица общества. В этом процессе не сим-
волично, а вполне реально проявляется 
ответ государства на запросы общества 
с точки зрения распределения ресурсов, 
создания благоприятных условий для лю-
дей, налаживания коммуникации между 
гражданами и органами власти.

Массовое сознание выражает запро-
сы и нужды населения, (включая оценку 
проводимой политики). Спектр поли-
тических последствий учета массовых 
воззрений широк – от провоцирования 
популистских решений до разработки 
стратегий, способных переломить ход 
общественного развития [11, 187-188]. В 
данном тексте за основу мы берем сле-
дующее определение массового поли-
тического сознания:

Массовое политическое сознание – это 
совокупность идей, взглядов и установок 
по поводу политической власти и соци-
ального управления. Оно определяется 
как массовое сознание общества по во-
просам, имеющим актуальное полити-
ческое содержание и чреватым полити-
ческими последствиями. В этом смысле, 
политическое сознание – особый, полити-
зированный сегмент массового сознания.

Многие исследователи сходятся во 
мнении, что в структуру массового по-
литического сознания входят такие 
компоненты, как общие ориентации, 

ценности и массовые настроения. В кон-
кретном выражении это:

1)	 Уровень ожиданий людей и 
оценка ими своих возможностей влиять 
на политическую систему в целях реа-
лизации этих ожиданий;

2) Социально-политические ценно-
сти, лежащие в основе идеологического 
выбора, (например, справедливость, де-
мократия, равенство, стабильность, по-
рядок и т.д.);

1) Быстро меняющиеся мнения и на-
строения, связанные с оценками теку-
щего положения, правительства, лиде-
ров, конкретных политических акций и 
т.д. [12, 110], [13].

Охватить массовое сознание во всем 
его объеме и многообразии невозмож-
но. В данной статье будут выявлены 
наиболее общие черты, характеризу-
ющие политически значимые аспек-
ты массового сознания казахстанцев в 
постсоветский период. Эмпирической 
базой данной статьи являются материа-
лы социологических опросов Института 
философии, политологии и религиове-
дения МОН РК по следующем проектам: 
«Диагностика системно обусловленных 
причин воспроизводства социально-
го патернализма и иждивенческих на-
строений» (2014 г.), «Формирование 
казахстанской идентичности в контексте 
задач модернизации общественного со-
знания» (2019), «Исследование культуры 
и ценностей в контексте устойчивого 
развития в Казахстане» (2021).

Основные черты массового сознания 
казахстанцев

Отношение к политике. Ожидалось, 
что активизация политической жизни в 
постсоветский период, (в большей ча-
сти, инициированной государством) в 
результате приведет к политизации об-
щества. Однако, этого не произошло, но 
утверждать, что аполитичность совре-
менного казахстанского общества носит 

Амребаев А.А., Ешпанова Д.Д.



77https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

тотальный характер, было бы также не-
правильно. Опрос, проведенный в 2021 
году показал, что доля тех казахстанцев, 
у кого устойчивый интерес к политиче-
ской жизни страны не превышает 14% 
(13,9%); интерес к отдельным событи-
ям и политическим фигурам отметила 
пятая часть участников опроса – 20,1%; 
безразлично относятся к происходящим 
политическим событиям в республике 
32,2%; недоверчивость, желание отго-
родиться от политики высказали 20,7%; 
неприятие, отвращение высказали 7,5% 
и затруднились с ответом – 5,7%.

Политическое сознание связано с 
восприятием политики и формировани-
ем отношения к ней, с освоением и ор-
ганизацией политической жизни. Оно 
обуславливает «поведение» больших 
групп людей. 

Насколько политические убеждения 
осознанные и твердые? Опрос показал, 
что большая часть респондентов заяви-
ли о равнодушии к политике, так как, 
«достаточно своих собственных забот» – 
60,3%; пятая часть опрошенных считает, 
что имеет твердые политические убеж-
дения – 21,8%, при этом 6,1% отметили, 
что их политические убеждения проду-
манные, в том числе, и на основе изуче-
ния специальной литературы, а 14,9% 
имеют твердое убеждение, хотя не из-
учали специальную литературу. Приме-
чательно, что около двадцати процен-
тов (18,6%) затруднились с ответом.

Ответы казахстанцев, касающиеся 
характера их политической активности, 
показали, что на участие в политической 
жизни, через членство в политических 
партиях и общественно-политических 
движениях указало 10,3%; абсолютное 
большинство в такой форме активности 
не участвует – 89,7%. Ожидаемыми яв-
ляется ответы на вопрос о политических 
партиях (общественных движениях), 
цели и программы, которых разделяют 
респонденты. Десятая часть респон-
дентов отметили о своей партийной 

идентичности (10,1%), более половины 
(54,3%) считают, что нет такой партии, 
цель и программа которой отвечала бы 
их интересам; более трети опрошенных 
(35,6%) вообще затруднилась с ответом.

Политика не является сферой при-
оритетных интересов казахстанцев и 
активисты общественно-политических 
движений не популярны в обществе. Как 
мы считаем, безразличие к любым по-
литическим действиям, нежелание уча-
ствовать в каких-бы то ни было полити-
ческих партиях и общественных движе-
ниях происходят от того, что люди осоз-
нают невозможность каким-то образом 
повлиять на происходящее вокруг.

Результаты нашего исследования 
показывают следующее: абсолютное 
большинство участников опроса отме-
тили, что нет возможности влиять, на 
решение властей – 69,3%; вместе с тем 
– 14,3% отметили такой канал влияния 
как представительные органы власти; 
6,5% считают, что свое мнение можно 
выразить через СМИ и затруднились с 
ответом – 7,5%.

При этом известно, что такая тен-
денция имеет место быть во всем мире. 
Политика не вызывает особого интере-
са у рядовых граждан. По этому поводу                                                            
Г. Алмонд и С. Верба отмечают, что в за-
падных странах многие граждане могут 
быть активными, но другие играют более 
пассивную роль. Люди не всегда постоян-
но участвуют в политических процессах 
и редко активны в политических группах, 
но они считают, что в случае необходи-
мости могут мобилизовать свое соци-
альное окружение в политических целях. 
Если элиты принимают политические ре-
шения, то различные группы и индивиды 
оказывают на них политическое влияние. 
Гражданин в политике «потенциально» 
активен, но он знает о возможности сво-
его влияния, а элиты с этим считаются и 
учитывают это при принятии решений.

В нашей действительности реальное 
политическое участие населения харак-

О массовом политическом сознании казахстанцев в условиях перехода 
от постсоветскости к «Новому Казахстану»



78     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

теризуется дихотомией между высоким 
уровнем эмоциональной включенности 
и низким уровнем реальной активности 
социальных групп. Так. например, по-
следние выборы в Парламент показа-
ли низкую электоральную активность. 
Люди недовольны действиями властей 
и, при этом, не хотят участвовать в такой 
политике.

Политические ценности. Одно из 
значимых мест в структуре политическо-
го сознания занимают политические цен-
ности – представление об идеальных мо-
делях поведения и идеальных конечных 
целях. Ценности – это оценка идеального 
объекта в терминах «хорошо» / «плохо», 
представление о том, что желательно и 
необходимо. Политика доходит до жиз-
ненных оснований личности тогда, когда 
есть активное отношение к ней, выража-
ющееся в целенаправленных действиях, 
тогда, когда она становится ценностью.

Политические ценности можно опре-
делить как предпочтительное призна-
ние субъектом политики (социальными 
группами, личностями) значимости тех 
или иных явлений, процессов и норм 
политической жизни, закрепленных их 
социально-политическим опытом. 

Основными политическими цен-
ностями, характеризующими массовое 
сознание казахстанцев являются отно-
шение к демократии и к ее основным 
базовым элементам. Демократическая 
модель общественно-политического 
устройства предполагает обеспече-
ние широких прав и свобод граждан, 
высокого уровня социальной защиты. 
Результаты социологического опро-
са свидетельствуют, что у большинства 
казахстанцев понимание демократии 
мало чем отличается от общепринятых 
в мире. Для казахстанцев важны такие 
права и   свободы, как свобода слова, 
свобода предпринимательства, свобода  
передвижения, право участия в полити-
ческой деятельности. Рейтинг важности 
соблюдения социально-политических 

прав и свобод выглядит следующим об-
разом: неприкосновенность собствен-
ности, личности, жилища – 93,8%; право 
каждого гражданина на достойный уро-
вень жизни – 91,5%; равенство всех граж-
дан перед законом – 91,1%; социальная 
защищенность – 90,2%; общественный 
порядок и стабильность – 89,0%; право 
использовать родной язык, соблюдать 
национальные традиции – 87,8%; свобо-
да мысли, слова, печати – 85,9%; право 
на хозяйственную и экономическую са-
модеятельность – 85,7%; на свободу пе-
редвижения – 81,9%; право на участие в 
политической жизни – 73,4%.

Казахстанцы понимают демократию 
как соблюдение основных гражданских 
свобод, высказывать свое мнение, ра-
венство граждан перед законом, обще-
ственный порядок и стабильность, эконо-
мическое процветание, право на участие 
в политической жизни. Вместе с тем, 
для наших граждан демократия ассоци-
ируется прежде всего с социальными и 
экономическими правами, с социальной 
справедливостью, часто понимаемой как 
уравнительность. Показателен выбор ре-
спондентов, когда их спрашивали о том, 
какие права, соблюдение которых они 
считают важным лично для себя. В духе 
патернализма, большинство респонден-
тов ставят на первое место социальную 
защищенность со стороны государства, 
право на достойный уровень жизни, что 
касается выбора политических прав, то 
их показатели гораздо ниже. В данном 
контексте казахстанское общество остро 
реагирует на существующие проблемы 
в реализации принципов социальной 
справедливости. 

Как показали результаты наших ис-
следований, для казахстанцев ценность 
справедливости очень значима, при 
этом, она понимается и как равенство 
перед законом. Абсолютное большин-
ство опрошенных казахстанцев считает, 
что в основе процесса консолидации 
общества должны лежать, прежде всего, 

Амребаев А.А., Ешпанова Д.Д.



79https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

следующие факторы: социальная спра-
ведливость (94%), равноправие перед 
законом (94%), независимость (85%).

Вместе с тем такие ценности, как бо-
гатство и социальный успех оцениваются 
неоднозначно. Более половины опро-
шенных отрицают наличие в настоящее 
время равных стартовых условий, но и 
«оптимистов» достаточно много – 29%. 
Подавляющее большинство (80,16%) 
считают, что выходцы из обеспеченных 
семей имеют лучшие возможности для 
достижения успеха. Вместе с тем, значи-
тельна доля тех, кто считает, что люди из 
малообеспеченных слоев общества от-
чужденны от имеющихся «социальных 
лифтов» (58,56%). Шансы молодых на 
социальный успех оцениваются высоко, 
около 70% респондентов считают, что 
им (молодым) легче интегрироваться в 
новое общество, чем людям старшего 
поколения. Аналогичные тенденции об-
наружились в исследованиях казахстан-
ского социолога Салтанат Ермахановой, 
которая пишет: «Несколько обнадёжива-
ют ответы экспертов на вопрос: «В какой 
мере жизненный успех современного 
жителя Казахстана определяется его лич-
ными усилиями, качествами и способно-
стями, а в какой – внешними условиями 
и обстоятельствами, не зависящими от 
него?». Ответы на данный вопрос мож-
но интерпретировать как оценку степени 
свободы человека и меру либерализа-
ции общества. Около половины (44%) от-
ветило, что жизненный успех современ-
ного казахстанца, в равной мере, опре-
деляется как его личными качествами 
и усилиями, так и внешними условиями 
и обстоятельствами; практически, каж-
дый пятый эксперт  (22%) полагает, что 
в большей мере определяется его лич-
ными качествами и усилиями, нежели 
внешними условиями и обстоятельства-
ми; 5% опрошенных экспертов считают, 
что жизненный успех целиком опреде-
ляется личными качествами и усилиями, 
такое же количество экспертов считает, 

что он в большей мере определяется 
внешними условиями и обстоятельства-
ми, нежели его личными качествами и 
усилиями. Доля же тех, кто уверен, что 
жизненный успех целиком зависит от 
внешних условий и обстоятельств, соста-
вила лишь 16%» [14, 117].

В результате неоднозначных транс-
формационных процессов за последние 
десятилетия, в политическом сознании 
общества прочно укоренилась ценность 
порядка. Безусловно, порядок как тоталь-
ный контроль и вмешательство в личную 
жизнь человека в советское время не 
мог не вызвать положительного отноше-
ния. С другой стороны, следует отметить, 
что государством были гарантированы 
и широкие социальные обязательства в 
отношении граждан страны. Однако, по-
следствия внедрения рыночных реформ 
и, особенно, процесса приватизации 
привели к тому, что в массовом сознании 
негативные результаты преобразований 
связывались с отсутствием государствен-
ного порядка, снижением управляемо-
сти социальными процессами и в целом 
эффективности деятельности государ-
ственных институтов. В последующем, в 
2000-е годы, в связи со стабилизацией 
социально-экономической ситуации и, 
возможно, с ослаблением коммунисти-
ческой идеологии, запрос общества на 
порядок и стабильность оставался, хотя 
был уже не таким острым. Появился тех-
нократический запрос на эффективность 
властных институтов. При этом, ценность 
порядка сохраняется на всем протяже-
нии постсоветского периода. 

В нашем исследовании респондентам 
задавался вопрос относительно выбора 
социально-политической системы, ко-
торая отвечала бы интересам большин-
ства казахстанцев. Были получены сле-
дующие результаты:  социалистическое 
государство советского типа – 24,7%; ис-
ламское государство – 11,3%; демокра-
тия западного типа (США, ЕС) – 13,9%; 
любая система, лишь бы она обеспечи-

О массовом политическом сознании казахстанцев в условиях перехода 
от постсоветскости к «Новому Казахстану»



80     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

вала порядок – 41,7%. Неоправдавшиеся 
надежды на то, что рыночные реформы 
приведут к изобилию благ, сменились 
осторожными ожиданиями «лишь бы 
не было хуже» и запросом на стабиль-
ность. Однако, ориентация на стабиль-
ность не означает согласие на застой, 
скорее, есть опасения дестабилизации 
ситуации как в соседнем Кыргызстане. 
Преодоление социалистического авто-
ритаризма пока не связывается с уста-
новлением нового порядка, основан-
ного на политической конкуренции и 
демократическом политическом режи-
ме. «Рыночные эксперименты» периода 
первоначального накопления капитала 
связываются с анархией и беззаконием, 
вседозволенностью, часто ассоцииру-
ющейся с процессом либерализации и 
демократизации. Что характерно, что 
и у действующей политической элиты 
имеется в сознании неприязненное от-
ношение к демократии, как продукту 
Запада, посягающего как на авторитет 
сформировавшейся в постсоветский 
период авторитарной власти, так и на 
национальные ценности и интересы. С 
этим может быть связана деактуализа-
ция политической модернизации в Ка-
захстане на протяжении первых тридца-
ти лет суверенного развития.

Доверие к социальным институтам. 
В основе любого взаимодействия как на 
уровне межличностного человеческого, 
так и на уровне социальных институтов 
лежит доверие. Большинство социальных 
взаимодействий люди оценивают с пози-
ции доверия / недоверия. Поэтому обеспе-
чение устойчивых общественных отноше-
ний, а также осуществление масштабных 
структурных изменений невозможно без 
наличия (или отсутствия) доверия. 

Проблемы, связанные с доверием, 
актуализируются в периоды кардиналь-
ных социально-экономических и по-
литических изменений. Вместе с тем, и 
в относительно стабильных обществах 
доверие востребовано, так как, на него 

возлагается ожидание при прогнозиро-
вании социального развития и сохране-
ние его стабильности.

Интересна точка зрения, выска-
занная американским социологом 
А.Селигменом, считающим, что власть, 
господство и насилие могут на какое-то 
время решить проблему социального 
порядка, но они не способны сами по 
себе обеспечить основу для поддер-
жания порядка в долговременной пер-
спективе. Общество базируется на вза-
имодействии и принуждении, а значит 
и на господствующих представлениях 
о границах того или иного действия и 
мере доверия в обществе [15]. 

Степень доверия населения к дей-
ствующим в обществе формальным 
институтам может рассматриваться как 
обобщенная характеристика эффектив-
ности и качества институциональной 
среды. Исследования казахстанских 
ученых говорят о том, что наибольшим 
доверием в структуре государственных 
органов власти пользуются, прежде все-
го, Президент, и затем,  Правительство 
и Парламент. Последние данные опро-
са показывают следующее: Президенту 
доверяют 37,0%; не доверяют – 23,1%; 
отчасти доверяют, отчасти нет – 34,6%; 
Правительству доверяют – 28,4%; не до-
веряют – 31,9%; отчасти доверяют отча-
сти нет – 36,7%; Парламенту доверяют 
– 25,7%; не доверяют – 33,5%; отчасти 
доверяют, отчасти нет – 37,1%; Масли-
хату доверяют – 24,7%; не доверяют – 
34,2%; отчасти доверяют, отчасти нет 
– 36,7%; Акимату доверяют – 26,9%; не 
доверяют – 33,0%; отчасти доверяют, от-
части нет – 37,1%.  

Более высокое доверие к Президенту 
свидетельствует о значимости этого ин-
ститута в глазах населения и о том, что 
проходящие политические реформы в 
стране воспринимаются позитивно, с 
определенной надеждой. Однако, при 
очень высокой значимости государства 
для казахстанцев, наши граждане не 

Амребаев А.А., Ешпанова Д.Д.



81https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

идеализируют, а, напротив, относятся к 
нему весьма критично. Государство не 
выполняет тех своих функций, которые 
обязано было выполнять – ни с точки 
зрения отстаивания стратегических ин-
тересов общества, ни с точки зрения  за-
боты о текущих интересах граждан, ни 
даже с позиций соблюдения законности. 

В отношении граждан Казахстана к та-
ким структурам, как работодатели, про-
фсоюзы, предприниматели, отразились 
противоречия становления гражданско-
го общества.  Как свидетельствуют соци-
ологические опросы, казахстанцы, в той 
или иной степени, не доверяют крупным 
частным компаниям, международным 
неправительственным организациям, 
банкам, казахстанским НПО, крупным 
квазигосударственным компаниям, про-
фсоюзам. Отсутствие широкой поддерж-
ки со стороны казахстанцев институтам 
гражданского общества, которые долж-
ны способствовать развитию демокра-
тических ценностей, формированию 
гражданской и политической культуры, 
по мнению ученых, позволяет утверж-
дать, что казахстанцам более близки 
ценности сильной власти и порядка [16]. 

Многие исследования зафиксиро-
вали высокий уровень межличностно-
го доверия, при этом, степень доверия 
зависит от частоты общения. Так, на-
пример, высокий уровень доверия вы-
сказали молодые респонденты членам 
своей семьи, родственникам и друзьям. 
Вместе с тем, исследователи отмечают 
снижение уровня общественного до-
верия. Для большинства граждан семья 
является главной точкой опоры в жиз-
ни. Жизненные ориентиры казахстан-
цев, в большей мере, сконцентрирова-
ны вокруг семьи и семейных ценностей, 
а общее доверие в обществе снижается. 

Преобладание семейно-родствен-
ных отношений в достижении социаль-
ного успеха означает доминирование 
неформальных отношений. Все это про-
исходит на фоне недоверия к государ-

ственным институтам, гражданскому 
обществу. Доверие такого типа ориен-
тирует казахстанцев, в большей степени, 
на обретение полезных знакомств, чем 
на взаимодействие с формальными ин-
ститутами. Такая ситуация препятствует 
процессам интеграции и выстраиванию 
транспарентных социальных лифтов. 
Вместе с тем, как показывают многие 
исследования, большая часть казахстан-
цев не приемлет неформальные связи в 
достижении социального успеха и хотят 
рассчитывать, прежде всего, на себя. 
Так, например, наши исследования по-
казали, что влиятельные связи, по мне-
нию большинства молодых казахстан-
цев, не является условием успеха жизни 
и даже являются тормозом обществен-
ного развития. В решении своих личных 
проблем, в основной своей массе, мо-
лодежь предпочитает рассчитывать на 
себя, именно так ответили 83,8% моло-
дых респондентов. В заметно меньшей 
степени молодежь рассчитывает на по-
мощь родственников и друзей – 45,1% и 
26,5%; и лишь не многие рассчитывают 
на поддержку государственных органов, 
как республиканского, так и местного 
уровней: 2,4% и 2,2%. Не пользуются до-
верием у молодежи также и структуры 
гражданского общества (политические 
партии, профсоюзы) [17, 108]. Очевиден 
факт несоответствия в молодежном со-
знании двух моментов: декларирование 
независимости, свободы, самостоятель-
ности в достижении жизненного успеха 
и реального поведения. Свобода выбо-
ра часто оказывается весьма условной. 
Выбор жизненных сценариев, моделей 
поведения, во многом, определяется 
социально-культурным пространством, 
которое предлагает данное общество. 

Нельзя поведение наших граждан, 
которые не рассчитывают на помощь 
публичной власти, характеризовать как 
негативное. Совершенно верно, что 
представление о том, что человек в ре-
ализации жизненных целей обязан са-

О массовом политическом сознании казахстанцев в условиях перехода 
от постсоветскости к «Новому Казахстану»



82     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

мому себе, и оно весьма эффективно в 
достижении индивидуальных целей. В 
контексте же социальной интеграции, 
не чувствуя себя защищенным государ-
ством, человек не идентифицирован в 
тем вкладом, который он мог бы внести в 
в функционирование публичных инсти-
тутов и, в целом, во взаимоотношение с 
ними, в ином случае, государство оказы-
вается на периферии интересов людей.

Стратегии поведения. Общество, не 
спаянное нравственными узами, чрева-
то жестким деспотичным режимом или 
анархическим безвластием. Осознанная 
неразрывная связь людей, их ответствен-
ность друг перед другом характерны 
только для солидарного общества. Ис-
пользование конституционных прав в от-
стаивании своих интересов – важнейший 
механизм восстановления диалога меж-
ду властью и обществом. Самостоятель-
ные и активные действия людей по за-
щите своих прав не противоречат закону 
и гарантированы Конституцией. Опрос, 
проведенный в 2021 году показал, что 
казахстанцы пока не готовы к солидар-
ным действиям по защите своих прав. 
Респондентам предлагалось отметить те 
ситуации, при которых они приняли бы 
участие в акциях протеста. Доминантная 
часть опрошенных отметила, что никог-
да не примет участия в протестных ак-
циях (45,8%); более четверти приняли 
бы участие, в случаях повышения цен на 
продукты питания и товары первой не-
обходимости (26,0%); в случае резкого 
ограничения прав и свобод приняли бы 
участие (22,6%); в случае значительного 
повышения цен на коммунальные услуги 
– (8,7%); если будут ущемляться законные 
права моей национальности – (14,7%); 
если будут ущемляться законные права 
моих единоверцев – (5,3%); если будут 
репрессии по отношению к партиям и 
движениям – (3,6%).

При каких условиях казахстанцы 
приняли бы участие в акциях протеста? 
Большинство (60,1%) не примут участие 

ни при каких обстоятельствах; около пя-
той части приняли бы участие вместе 
с родственниками, друзьями (18,9%); 
если будет организована активистами 
моей национальности (6,2%); если акция 
протеста будет организована партией, 
общественным движением, которую я 
поддерживаю – (4,5%). Итак, опрос по-
казал, что большая часть респонден-
тов не намерены участвовать в акциях 
протеста, но если и примут участие, то, 
чтобы выразить, в первую очередь, не-
довольство социальными мерами; со-
вместные действия возможны, если бу-
дут участвовать родственники и друзья.

Большинство казахстанцев недо-
вольны заработной платой, ростом цен 
на продукты питания и коммунальные 
услуги, а также многими другими ситу-
ациями общественного дискомфорта. 
Вместе с тем, сохраняются полное без-
действие и пассивность даже тогда, ког-
да речь идет об отстаивании насущных 
нужд и интересов. Конечно, такую пас-
сивность можно объяснить неверием в 
успешность, боязнью неблагоприятных 
последствий, традиционной пассивно-
стью и аполитичностью, но надо отме-
тить и отсутствие культуры  совместных 
действий. В целом же, такая ситуация 
говорит о слабости институтов граж-
данского общества. Организованные 
способы выражения недовольства в 
казахстанском обществе крайне редки, 
но есть практика стихийных действий: 
перекрывать дороги, ходить в акиматы 
и совсем вопиющие случаи – устраивать 
перестрелку с трагическим концом. 

Массовое политическое сознание 
«Нового Казахстана»: 

проблемы конструирования 

Социально-экономическая напря-
женность и высокий уровень социально-
го неравенства в казахстанском обществе 
детерминирует консервативно-автори-
тарные представления в массовом по-

Амребаев А.А., Ешпанова Д.Д.



83https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

литическом сознании. Для казахстанцев 
характерен акцент на социально-эконо-
мической составляющей оценки спра-
ведливости, стабильности, порядка. 
Такая особенность массового полити-
ческого сознания, как мы считаем, об-
условлена не только традициями цен-
ностного сознания советского прошлого, 
но и, главным образом, антиномиями 
социальных процессов современного 
Казахстана. Суть главного противоречия 
заключается между поверхностной мо-
дернизацией и глубинным  архетипом 
сознания. Модернизационные процес-
сы в экономике, политике, социальной 
сфере оцениваются в соответствии с тра-
диционной системой критериев, таким 
образом, наблюдается несоответствие 
традиционных ожиданий и черт созна-
ния общества и новой моделью жизне-
устройства в «Новом Казахстане». Исто-
рицизм доминирующего политического 
дискурса играет весьма противоречивую 
роль, нуждающуюся в реинтерпретации. 
Согласно традиционной картине мира в 
казахском сознании, прошлое представ-
ляется синонимом истинности и образ-
чиком справедливости и сложившегося 
порядка, тогда как новое представляется 
олицетворением неизвестности, опас-
ности и риска. Обращенное, таким обра-
зом, в прошлое политическое сознание 
формирует консервативную модель по-
ведения, сопоставляющую должное (т.е. 
необходимо сущее или то, как было в 
благополучном прошлом), которое ча-
сто ассоциируют с советской моделью 
социальной справедливости или более 
древними временами, связанными с 
деяниями знаменитых ханов, биев и ба-
тыров казахского ханства, позднее, с за-
ветами Абая и его последователей, дея-
тельностью лидеров «Алаш-Орды». Для 
современной постназарбаевской поли-
тической элиты характерен ориентир на 
«ролевую модель» Кунаева, как человека 
исключительной скромности, аскетизма 
и служения своему народу. Вместе с тем 

следует отметить, что «Новый Казахстан» 
как социально справедливое общество, 
имеет две коннотации: первая связана 
с дистрибутивной, распределительной 
функцией государства и в массовом по-
литическом сознании проецируется на 
принцип социального равенства в от-
ношении произведенных общественных 
благ. В определенной степени, он отве-
чает социалистическим представлениям 
об обладании благами в соответствии с 
заслугами («от каждого по способностям, 
каждому по труду»). Другим императи-
вом социальной справедливости явля-
ется адекватное исполнение своей соци-
альной миссии. Например, ожидание от 
государственного чиновника эффектив-
ного выполнения общественного долга. 
Отсюда актуальность концепта «слыша-
щего государства», предложенного Пре-
зидентом Токаевым, в котором отража-
ется обратная связь лиц принимающих 
решения с обществом, которое тем или 
иным образом реагирует на действия по-
литической элиты. 

Предполагается, что взаимосвязь 
этих двух принципов, с одной стороны, 
справедливого распределения обще-
ственных благ, а с другой, должное ис-
полнение каждым своей социальной 
миссии, является важными характерны-
ми особенностями «Нового Казахстана».  

Характеризуя сегодняшнюю ситуа-
цию, можно сказать, что в массовом по-
литическом сознании сочетаются про-
тивоположные установки и ориентации. 
На уровне абстракции, когда речь идет 
о демократии и гражданском обществе 
вообще, многие граждане выражают 
позитивное отношение к этим институ-
том, поскольку они позволяют проявить 
социальную энергию и активность масс, 
но при этом уровень практического до-
верия к ним и участия в них чрезвычай-
но низок в силу авторитарности самих 
механизмов диалога и самих институци-
ональных основ организации общества, 
сложившейся социальной иерархии. В 

О массовом политическом сознании казахстанцев в условиях перехода 
от постсоветскости к «Новому Казахстану»



84     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

отношении к государственным органам 
преобладает глубокое психологическое 
и политическое отчуждение, связанное 
с патерналистским характером отноше-
ния власти к обществу. 

Опрос показал, что интерес к полити-
ке у наших граждан поверхностен. Боль-
шинство респондентов не готовы актив-
но участвовать в политике, объясняя это 
тем, что «все равно ничего не изменит-
ся» или, ссылаясь на нехватку времени, 
неизменностью и закрытостью «соци-
альных лифтов». Столь же высока доля 
тех, кто не готов участвовать в массовых 
протестах, что означает, что общество 
против «безрассудного, беспощадно-
го бунта», осознавая его опасность для 
социального благополучия и комфорта. 
Лишь незначительная часть общества 
готова участвовать в акциях протеста с 
экономическими и социальными тре-
бованиями и, в еще меньшей степени, с 
политическими, поскольку в нынешней 
ситуации это чревато определенны-
ми санкциями, а в исторической памя-
ти людей, и с репрессиями со стороны 
государственного силового аппарата. 
Практика показывает, что в Казахстане 
еще не сложились традиции конвенцио-
нально выражать протест, нет культуры 
совместных конструктивных действий, 
но есть опыт нелегитимного протеста 
и неправомочных действий силовиков, 
например, это явственно показали ян-
варские события 2022 года. Реальное 
политическое поведение казахстанцев 
можно охарактеризовать как высокую 
эмоциональную анонимную включен-
ность, например, в социальных сетях, и 
низкий уровень реальной конструктив-
ной общественной активности.

Отчуждение от политики и от власти 
остается характерной чертой массового 
политического сознания казахстанцев, 
что существенным образом ограничива-
ет кумулятивный конструктивный потен-
циал идеи созидания «Нового Казахста-
на». Полагаем, что его концептуальное 

оформление и высвобождение социаль-
ной энергии народа вместе с транспа-
рентной и открытой к диалогу системой 
бескорыстного государственного служе-
ния чиновников, может стать основой 
формирования нового массового поли-
тического сознания, соответствующего 
формату «Нового Казахстана». 

Заключение

Изучение тенденций развития мас-
сового политического сознания имеет 
непреходящее значение в плане по-
нимания сути политического процесса 
в целом, его отражение в сознании его 
участников, мотивов поведения и целе-
вых установок. С точки зрения перспек-
тивного политического проектирования, 
идеологического обеспечения тех или 
иных управленческих решений, знание 
и понимание механизмов формирова-
ния массового политического сознания 
представляется важным инструментом 
адекватного выстраивания политики 
государства. В этой связи, массовое по-
литическое сознание представляется од-
ним из основных системных элементов 
политической культуры общества. 

Список литературы

1 Д.С. Мартьянов. Политическое созна-
ние, бессознательное и политическая психи-
ка: ревизия подходов к структуре и опреде-
лению. – Вестник СпбГУ Сер 6. 2015. Вып. 3.  

2 К.С. Гаджиев.  Политическое сознание 
или политическая культура? – Кентавр, 1991.

3 Г. Алмонд, С. Верба. Гражданская куль-
тура. Политические установки и демократия 
в пяти странах. – Мысль, 2014. – 500 с.

4 Р. Инглхарт. Модернизация, культурные 
изменения и демократия. – М.: Новое изда-
тельства, 2011.

5 А. Тойнби. Цивилизация перед судом 
истории. – М., АСТ, 2011. – 320 с.

6 Инглхарт Р., Вельцель К. Модернизация, 
культурные изменения и демократия: После-
довательность человеческого развития. – М.: 
Новое издательство, 2011. – 464 с.

Амребаев А.А., Ешпанова Д.Д.



85https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

7. Р.М. Нугаев. Социальное бессознатель-
ное в структуре общественной идеологии. – 
Российский университет, 2008. – 208 с.

8 З.А. Хубиева. Политическое сознание 
как подсистема духовной жизни общества. 
–  Вестник Вятского государственного уни-
верситета, 2016.

9 А.А. Борисенков. О политическом со-
знании // Философская мысль. – 2013. – №4.

10 А.Б. Вебер. Массы и власть: массовое 
сознание и политическая система России. 
Вестник Института социология. №1(12), март 
2015.

11 А.И. Соловьев. Массовое сознание и 
государственная политика: точки пересече-
ния и проблемы взаимодействия. – Полити-
ческая наука, 2017, №1.

12 М.В. Добрынина, Н.И. Лазаренко. Осо-
бенности формирования массового полити-
ческого сознания в современном России. – 
Экономические и социально-гуманитарные 
исследования. – №2(2) 2014. 

13 В.Ю. Леднева.  Эволюция массового 
политического сознания в условиях транс-
формации российского общества (социоло-
гический анализ). – М., 2004.

14 С.А. Ермаханова. Феномен модерни-
зации и его отражение в сознании субэли-
тарных групп: социокультурный аспект. Под 
ред. Л.В. Корель. – Новосибирск: ИЭОПП СО 
РАН, 2009.

15 А. Селигмен. Проблема доверия. – М.: 
Идея Пресс, 2002. – 200 с.

16 Ценности казахстанского общества в 
социологическом измерении. – Алматы: Изда-
тельство «ТОО «DELUXE Printery», 2019. – 140 с. 

17 Д. Ешпанова, У. Смаилова. Жизненные 
ориентиры и точка опоры казахстанской мо-
лодежи. –  Аль-Фараби. – 2020. – 3(71). 

Transliteration

1 D.S. Mart’janov. Politicheskoe soznanie, 
bessoznatel’noe i politicheskaja psihika: revizija 
podhodov k strukture i opredeleniju [Political 
Consciousness, the Unconscious and the 
Political Psyche: a Revision of Approaches to 
Structure and Definition]. – Vestnik SpbGU Ser 
6. 2015. Vyp. 3.  

2 K.S. Gadzhiev.  Politicheskoe soznanie ili 
politicheskaja kul’tura? [Political Consciousness 
or Political Culture?] – Kentavr, 1991.

3 G. Almond, S. Verba. Grazhdanskaja 
kul’tura. Politicheskie ustanovki i demokratija 

v pjati stranah [Civic Culture. Political Attitudes 
and Democracy in Five Countries]. – Mysl’, 
2014. – 500 s.

4 R. Inglhart. Modernizacija, kul’turnye 
izmenenija i demokratija [Modernization, 
Cultural Change and Democracy]. – M.: Novoe 
izdatel’stva, 2011.

5 A. Tojnbi. Civilizacija pered sudom istorii 
[Civilization Before the Court of History]. – M., 
AST, 2011. – 320 s.

6 Inglhart R., Vel’cel’ K. Modernizacija, 
kul’turnye izmenenija i demokratija: 
Posledovatel’nost’ chelovecheskogo 
razvitija [Modernization, Cultural Change 
and Democracy: The Human Development 
Sequence]. – M.: Novoe izdatel’stvo, 2011. – 
464 s.

7. R.M. Nugaev. Social’noe bessoznatel’noe 
v strukture obshhestvennoj ideologii [Social 
Unconscious in the Structure of Social 
Ideology]. – Rossijskij universitet, 2008. – 208 s.

8 Z.A. Hubieva. Politicheskoe soznanie 
kak podsistema duhovnoj zhizni obshhestva 
[Political Consciousness as a Subsystem of the 
Spiritual Life of Society]. –  Vestnik Vjatskogo 
gosudarstvennogo universiteta, 2016.

9 A.A. Borisenkov. O politicheskom soznanii 
[About Political Consciousness]. // Filosofskaja 
mysl’. – 2013. – №4.

10 A.B. Veber. Massy i vlast’: massovoe 
soznanie i politicheskaja sistema Rossii [Masses 
and Power: Mass Consciousness and the 
Political System of Russia]. Vestnik Instituta 
sociologija. №1(12), mart 2015.

11 A.I. Solov’ev. Massovoe soznanie i 
gosudarstvennaja politika: tochki peresechenija 
i problemy vzaimodejstvija [Mass Consciousness 
and State Policy: Points of Intersection and 
Problems of Interaction]. – Politicheskaja nauka, 
2017, №1.

12 M.V. Dobrynina, N.I. Lazarenko. 
Osobennosti formirovanija massovogo 
politicheskogo soznanija v sovremennom 
Rossii [Features of the Formation of Mass 
Political Consciousness in Modern Russia]. 
– Jekonomicheskie i social’no-gumanitarnye 
issledovanija. – №2(2) 2014. 

13 V.Ju. Ledneva.  Jevoljucija massovogo 
politicheskogo soznanija v uslovijah 
transformacii rossijskogo obshhestva 
(sociologicheskij analiz) [The Evolution of Mass 
Political Consciousness in the Context of the 
Transformation of Russian Society (Sociological 
Analysis)]. – M., 2004.

О массовом политическом сознании казахстанцев в условиях перехода 
от постсоветскости к «Новому Казахстану»



86     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

14 S.A. Ermahanova. Fenomen modernizacii 
i ego otrazhenie v soznanii subjelitarnyh grupp: 
sociokul’turnyj aspekt [The Phenomenon 
of Modernization and Its Reflection in 
the Consciousness of Subelite Groups: A 
Sociocultural Aspect]. Pod red. L.V. Korel’. – 
Novosibirsk: IJeOPP SO RAN, 2009.

15 A. Seligmen. Problema doverija [Trust 
Issue]. – M.: Ideja Press, 2002. – 200 s.

16 Cennosti kazahstanskogo obshhestva 
v sociologicheskom izmerenii [Values of 
Kazakhstani Society in the Sociological 
Dimension]. – Almaty: Izdatel’stvo «TOO 
«DELUXE Printery», 2019. – 140 s. 

17 D. Eshpanova, U. Smailova. Zhiznennye 
orientiry i tochka opory kazahstanskoj 
molodezhi [Life Guidelines and Fulcrum of 
Kazakhstani Youth]. –  Al’-Farabi. – 2020. – 3(71).

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ 

Айдар Молдашевич Амребаев кандидат философских наук, главный научный сотрудник, 
Институт философии, политологии и религиоведения КН 
МНВО РК, Алматы, Казахстан

Дина Далабаевна Ешпанова кандидат философских наук, доцент, ведущий научный 
сотрудник, Институт философии, политологии и религи-
оведения КН МНВО РК, Алматы, Казахстан

 Айдар Молдашұлы Әмребаев философия ғылымдарының кандидаты, бас ғылыми 
қызметкер, ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және 
дінтану институты, Алматы, Қазақстан

Дина Далабайқызы Ешпанова философия ғылымдарының кандидаты, доцент, жетекші 
ғылыми қызметкері, ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану 
және дінтану институты, Алматы, Қазақстан

 Aidar Amrebaev Candidate of Philosophical Sciences, Chief Researcher, 
Institute for Philosophy, Political Science and Religious 
Studies CS MSHE RK, Almaty, Kazakhstan

Dina Eshpanova Candidate of Philosophycal Sciences, Associate Professor, 
Leading Researcher, Institute for Philosophy, Political Science 
and Religious Studies CS MSHE RK, Almaty, Kazakhstan

    

Амребаев А.А., Ешпанова Д.Д.



87https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

УДК 329                                                 https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.08                                          

ВНЕШНЕПОЛИТИЧЕСКИЕ КОНЦЕПЦИИ КИТАЯ 
ОТНОСИТЕЛЬНО «СТРАТЕГИЧЕСКИХ ГРАНИЦ» 

И «ЖИЗНЕННОГО ПРОСТРАНСТВА»: 
ВНЕШНЕПОЛИТИЧЕСКИЕ РИСКИ 

ДЛЯ ЦЕНРАЛЬНОЙ АЗИИ

К.И. Масабаев

АННОТАЦИЯ
В статье рассматриваются эволюционные этапы внешне-
политической концепции Китая и особенности характера 
международных отношений на основных геополитических 
направлениях внешнеполитической активности КНР. Ис-
следуются причины, которые способствуют объединению 
и успешному сотрудничеству между странами и, наоборот, 
причины, которые оказывают негативное влияние на взаи-
моотношения и служат источником разногласий. Выделяют-
ся и характеризуются важнейшие изменения, вносимые во 
внешнюю политику КНР по мере усиления ее комплексной 
национальной мощи. 
В статье также описываются отличия китайской школы гео-
политики, имеющей свои собственные исторические, куль-
турные и философские корни.
Проведен небольшой экскурс политики Китая относительно 
«стратегических границ» и «жизненного пространства» и его 
возможных последствий для Казахстана и Центральной Азии 
в целом.

Ключевые слова: КНР, внешнеполитическая концепция Ки-
тая, геополитическое направление, гармоничное развитие, 
«китайская мечта», китайская школа геополитики, Централь-
ная Азия, «картографическая агрессия».

Институт востоковедения 
имени Р.Б. Сулейменова 
КН МНВО РК,
Алматы, Казахстан

Автор-корреспондент: 
К.И. Масабаев 
kmassabayev@hotmail.com

Ссылка на данную статью: 
Масабаев К.И.
Внешнеполитические 
концепции Китая 
относительно 
«стратегических границ» и 
«жизненного простарнства»: 
внешнеполитические риски 
для Центральной Азии // 
Адам әлемі. – 2022. – № 3 (93).   
– С. 87-101.

Қытайдың «стратегиялық шекаралар» мен «өмір сүру кеңістігіне» қатысты сыртқы 
саяси тұжырымдамалары: Орталық Азия үшін сыртқы саяси тәуекелдер

Аңдатпа. Мақалада Қытай Халық Республикасының сыртқы саяси ұстанымының 
эволюциялық кезеңдерін және Қытайдың сыртқы саяси белсенділігінің негізгі геосаяси 
бағыттарының халықаралық қатынастар жүйесіндегі ерекшеліктерін қарастырылады. Соны-
мен бірге, елдер арасындағы өзара түсіністік пен баянды   ынтымақтастыққа ықпал ететін әр 
түрлі себептерді сондай-ақ селбестік қатынастарға теріс әсер ететін немесе келіспеушілік көзі 
болып табылатын жағдаяттар зерттеледі. Мақалада соңғы кездерде Қытайдың сыртқы сая-
сатына енгізілген маңызды өзгерістер оның халықаралық интеграциядағы күшейген ұлттық 
әлеуеті мен оның өзіндік ерекшелігі  сипатталады.

Мақалада сонымен қатар өзіндік тарихи, мәдени және философиялық тамыры терең Қытай 
геосаясат мектебінің айырмашылықтары баяндалған. Осы негізде Қытайдың «стратегиялық 



88     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

шекаралар» мен «әсер ету кеңістігі» және оның Қазақстан мен Орталық Азия үшін туындай-
тын ықтимал салдарларына қатысты саяси жағдайға шағын шолу жасалған.

Түйін сөздер: ҚХР, Қытайдың сыртқы саяси тұжырымдамасы, геосаяси бағыт, үйлесімді 
даму, «Қытай арманы», Қытай геосаясат мектебі, Орталық Азия, «картографиялық агрессия»

China’s Foreign Policy Concept of ‘Strategic Borders’ and ‘Living Space’: 
Foreign Policy Risks for Central Asia

Abstract. The article examines the evolutionary stages of China’s foreign policy concept and 
the features of the nature of international relations in the main geopolitical directions of China’s 
foreign policy activity. The reasons that contribute to unification and successful cooperation 
between the countries and, on the contrary, the reasons that have a negative impact on mutual 
relations and serve as a source of discord are investigated. It outlines and describes key changes 
in China’s foreign policy as it strengthens its comprehensive national power. 

The article also outlines the differences of Chinese school of geopolitics, which has its own 
historical, cultural and philosophical roots.

It provides a brief overview of China’s policy on “strategic boundaries” and “living space” and 
its possible implications for Kazakhstan and Central Asia as a whole.

Key words: PRC, Chinese Foreign Policy Concept, Geopolitical Direction, Harmonious 
Development, “Chinese Dream”, Central Asia, Chinese School of Geopolitics, “Cartographic 
Aggression”.

Введение

По мере повышения геополитиче-
ского потенциала Китая и его роли в 
мировой экономике и политике, по-
явились два противоположных мнения 
о значении Китая, как супердержавы 
для всего мира. Одни считают, что воз-
вышение этой страны будет способ-
ствовать общему процветанию и миру, 
другие, что Китай является агрессивной 
державой, преследующей собственные 
меркантильные интересы, стремящей-
ся только увеличить свое влияние как в 
регионе, так и во всем мире. Поэтому, 
в настоящее время, внешнеполитиче-
ская концепция Китайской Народной 
Республики находится под крайне при-
стальным вниманием международного 
сообщества и является объектом тща-
тельного изучения в системе современ-
ных международных отношений. Она 
прошла свой эволюционный путь раз-
вития и обладает рядом особенностей, 
которые берут начало, развиваются и 
трансформируются с самого момента 
образования КНР. Можно сделать вы-
вод об углублении и обогащении внеш-
неполитических концепций КНР в ходе 

ее развития, по мере становления ее 
экономической и политической мощи. 
Внешняя политика Китайской Народной 
Республики оказывает исключительное 
влияние на развитие Азиатско-Тихооке-
анского региона и всего мира в целом. 
Поэтому рассмотрение и анализ этих 
особенностей в историческом ключе 
является важным для понимания внеш-
ней политики КНР в настоящем и буду-
щем. 

Китаем установлены три основ-
ных геополитических направлений для 
внешнеполитической активности своей 
страны: северо-западная, юго-западная 
и юго-восточная геополитические ли-
нии, отмечены главные страны на каж-
дом из геополитических направлений, 
основные события во внешней полити-
ки с каждым из них. Неоходимо отме-
тить, что китайская школа геополитики 
имеет свои собственные исторические, 
культурные и философские корни. Она 
отличается от западного видения гео-
политики, как идеологического инстру-
мента для территориальных притязаний. 
Геополитика Китая, начиная с древних 
времен, больше акцентирует свое вни-
мание на приграничных районах, имеет-

Масабаев К.И.



89https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Внешнеполитические концепции Китая относительно «стратегических границ» и 
«жизненного пространства»: внешнеполитические риски для Ценральной Азии

ся в виду отношение к собственным гра-
ницам и собственному экономическому 
пространству, поэтому не считалось, что 
страны и регионы, которые были далеко 
от ее границ, имеют прямое отношение 
к Китаю. Если геополитика Запада кон-
центрирует внимание на окружающем 
его пространстве, которое несет в себе 
смысл экспансии в это пространство, 
то геополитика Китая говорит только 
об определении границ собственной 
безопасности, в пределах которых не 
должна формироваться прямая угроза 
стране. Интерес к исследованию основ-
ных тенденций развития современных 
геополитических процессов в Китае 
объясняется тем, что она может быть 
примерена как идеология восстановле-
ния великодержавного статуса страны 
и внедрение таких геополитических ка-
тегорий как границы, территории, жиз-
ненное пространство и национальные 
интересы становится очень актуальным 
и востребованным в сознании руково-
дителей страны.	

Методика исследования

Исследование базируется на фунда-
ментальных и прикладных трудах от-
ечественных, российских и зарубежных 
ученых в области экономической тео-
рии, мировой экономики, теории пере-
ходной экономики, институционализма, 
а также новейших исследованиях, по-
священных различным проблемам раз-
вития экономики и внешнеполитических 
связей КНР. Важный вклад в понимание 
современных направлений экономиче-
ского развития Китая, различных сторон 
его взаимодействия с внешним миром 
вносят выступления руководителей КНР.

Методология исследования основа-
на на диалектической теории развития, 
фундаментальных положениях эконо-
мической теории, единстве логическо-
го и исторического методов познания. 
Исследование основывалось на ис-

пользовании методологии системного 
анализа, позволяющего раскрыть при-
чинно-следственные связи трансфор-
мации внешнеэкономической стратегии 
КНР, структуру и параметры взаимодей-
ствия с мировым хозяйством. В иссле-
довании проведены анализ и эволюция 
внешнеполитической концепции Китай-
ской Народной Республики. Широко ис-
пользовались сравнительный анализ и 
статистическая обработка больших мас-
сивов данных.

Основная часть

Народно-освободительная армия 
Китая в 70-е годы XX века имела суще-
ственные проблемы, связанные с недо-
статочным количеством современной 
военной техники. Вследствие этого, в 
тактическом плане, стратегия страны 
была полностью оборонительной. Та-
ким образом, было заявлено, что КНР 
проводит политику исключительно обо-
ронительного характера:

● единство стратегической обороны 
и готовность к тактическому нападению;

● приверженность принципам обо-
роны, самообороны и ответного удара 
по противнику;

● соблюдение позиции «Мы не бу-
дем нападать, пока на нас не нападут, но 
мы непременно дадим отпор в случае 
нападения»

Однако после смерти Мао Цзэдуна 
военная стратегия КНР изменилась, и 
обозначились новые аспекты внешне-
политической концепции КНР в отно-
шении будущего миропорядка:

● курс на повышение международ-
ного положения и перехват лидерства 
в военной сфере, расширение влияния 
Китая;

● переход к обеспечению безопас-
ности не только прибрежных террито-
рий, но и в открытом море;

● стремление развивать военное со-
трудничество с другими странами; [1]. 



90     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Как очевидно, КНР пересмотрела 
свою роль на мировой арене, что было 
отражено в четырех основных задачах 
внешней политики Китая на ближайшую 
перспективу: 

1. Защита национального суверени-
тета и обеспечение экономической без-
опасности.

2. Борьба с гегемонизмом, силовой 
политикой и терроризмом, поощрение 
установления более справедливого и 
рационального нового международно-
го политического и экономического по-
рядка.

3. Адаптация к различным изменени-
ям в международных отношениях после 
окончания холодной войны, особенно к 
всесторонней перестройке отношений 
крупных держав и небывалому ожив-
лению деятельности различных регио-
нальных и межрегиональных организа-
ций сотрудничества.

4. Адаптация к влиянию на Китай тен-
денции экономической глобализации и 
быстрого развития высоких технологий 
[2, с. 40-51]. 

В данное время, в геополитической 
обстановке современного мира произо-
шло значительное усиление китайского 
влияния в мировой политике, которая 
обозначена следующими факторами:  

- появление в международной струк-
туре, с начала 21 века таких организа-
ций, как ШОС, БРИКС, группы «20», в ко-
торых Китай является страной, которая 
структурирует эту систему и занимает в 
ней лидирующие позиции;

- превращение страны в крупней-
шую экономическую державу за по-
следние четверть века, с его ежегодным 
стабильным ростом, при общей неста-
бильности в мировой экономике и ми-
ровых финансах;

- проецирование жесткой силы в от-
стаивании своих интересов в мировых 
делах, в силу возросших возможностей.

Ученые Китая установили три основ-
ных геополитических направлений для 

внешнеполитической активности своей 
страны. Северо-западная геополити-
ческая линия, которая включает в себя 
Россию, Казахстан, Кыргызстан, Тад-
жикистан Узбекистан и Туркменистан. 
В древние времена через государства 
Центральной Азии проходил так назы-
ваемый «шёлковый путь» между Китаем 
и Западом и его протяженность состав-
ляет более 12 тыс. километров. В насто-
ящее время, в этом направлении Китай 
продвигает «Экономический пояс Шел-
кового пути» (ЭПШП) - проект по фор-
мированию единого евроазиатского 
торгово-экономического пространства 
и трансконтинентального транспортно-
го коридора. Проект является частью 
Китайской инициативы по созданию 
глобальной транспортной и инвести-
ционной инфраструктуры «Один пояс, 
один путь», который объединяет два 
проекта – «Экономический пояс Шелко-
вого пути» и «Морской Шелковый путь 
XXI века». Как отметил руководитель 
Китая Си Цзиньпин, пятью основными 
задачами ЭПШП являются: усиление ре-
гиональной экономической интеграции, 
строительство единой трансазиатской 
транспортной инфраструктуры, ликви-
дация инвестиционных и торговых ба-
рьеров, повышение роли националь-
ных валют, углубление сотрудничества 
в гуманитарной сфере. По словам Чжан 
Вэй, Генерального консула КНР в г. Ал-
маты, в настоящее время 124 страны и 
29 международных организаций подпи-
сали с китайской стороной документы 
о сотрудничестве в рамках инициативы 
«Один пояс, один путь». [3]. Тем не ме-
нее, в своей деятельности на этом на-
правлении Китаю до недавнего време-
ни приходилось считаться с интересами 
России, которая как считается, сохраняет 
все еще влияние на бывшие республики 
Советского Союза. Хотя, в Китае Россия 
рассматривается как региональная дер-
жава, представляющая «тыл» китайской 
геополитики.

Масабаев К.И.



91https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

На юго-западном направлении, гео-
политическая линия включает в себя 
Индию, Пакистан, Афганистан, Бутан, 
Непал и Бангладеш. Большая часть гра-
ницы Китая со странами Южной Азии 
проходит по краю тибетского плато и 
вдоль непрерывной цепи Гималайских 
гор, образующих «огромный географи-
ческий барьер». На этой линии главной 
страной является Индия. 

Китай и Индия являются соседями и 
быстроразвивающимися сверхдержава-
ми, быть может, поэтому они и связаны 
довольно непростыми отношениями. 
Они имеют широкий спектр общих ин-
тересов, двустороннее сотрудничество 
перспективно, о чем в полной мере сви-
детельствует взаимодействие двух стран 
в последнее время. Совокупное насе-
ление Китая и Индии составляет 40% от 
мирового, а их ВВП в 2015 году составил 
18,5% мирового ВВП [4] 

Торговый оборот между ними еже-
годно растет с головокружительной ско-
ростью. В 2021 г. двусторонний товаро-
оборот составил 125 млрд. долл. США. 
Китай стал первым торговым партнером 
Индии. Растут и китайские инвестиции в 
индийскую экономику. Китайский биз-
нес проявляет всё больший интерес к 
инвестициям в индийскую экономику, 
2015 году китайские инвестиции в Ин-
дию составляли 4 млрд. долларов США. 
С одной стороны, Индия всячески при-
ветствует приток китайских инвестиций, 
но в тоже время предпринимает меры 
(включая военные) по укреплению сво-
их позиций в стратегическом противо-
стоянии с КНР в регионах, где их инте-
ресы пересекаются. 

В марте 2014 г. состоялся 3-й раунд 
запущенного в сентябре 2011 г. Китай-
ско-индийского стратегического эконо-
мического диалога. Эта площадка па-
тронируется руководящими плановыми 
органами (комиссиями) двух стран. В ее 
рамках действует 5 рабочих групп: по со-
гласованию экономической политики, 

вопросам инфраструктуры, экологии, вы-
соких технологий и энергетики. Отдельно 
проводит работу действующая на мини-
стерском уровне Совместная экономиче-
ская группа по торговле, науке и техноло-
гиям (создана еще в 1988 г.), курирующая, 
в том числе, взаимную торговлю и инве-
стиции [4, с. 266-272].

Китайские руководители подчер-
кивают, что необходимо развивать 
практическое сотрудничество по ин-
фраструктурным, инвестиционным, ин-
формационно-коммуникационным и 
другим высокотехнологичным проек-
там; была отмечена задача, надлежащим 
образом контролировать разногласия, 
продолжая диалог специальных пред-
ставителей по пограничным вопросам и 
укрепляя сотрудничество в оборонной 
области, а также заявлено о важности 
развития гуманитарных контактов. Во 
многом схожее или даже совпадающее 
видение декларировал и Дели.

Юго-Восточное направление внеш-
неэкономической деятельности Пекина 
включает в себя КНДР, Республику Ко-
рея, Японию, 10 стран АСЕАН, а также 
Австралию, Новую Зеландию и другие 
страны юго-западной части Тихого оке-
ана. Эта линия представляет собой 6 475 
километров сухопутной и более 18 000 
километров морской границы Китая. 
Эта морская геополитическая линия Ки-
тая, на которой США и Япония являются 
главными стратегическими партнерами 
и соперниками. Эти страны оказыва-
ют огромное влияние на обстановку в 
районе этой геополитической линии. 
Как полагает руководство Китая, на этой 
линии сейчас формируются основные 
угрозы национальной безопасности Ки-
тая, поэтому морская геостратегия ста-
новится первоочередной задачей стра-
ны.

В современном Китае, китайско-амери-
канским отношениям придается наиболь-
шее значение. Двусторонние отношения 
с 2009 года носят громкое наименование 

Внешнеполитические концепции Китая относительно «стратегических границ» и 
«жизненного пространства»: внешнеполитические риски для Ценральной Азии



92     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

«китайско-американский стратегический 
и экономический диалог». В ней с самого 
начала присутствовал элемент соперни-
чества, что неизбежно в отношениях двух 
наибольших экономик в мире, претенду-
ющих на особую роль лидера, притом, 
что Китай сохранил свою многовековую 
историю и культурные традиции, а США, 
не имея столь длительную историю, все 
же обладает высокотехнологичным про-
изводством, передовой наукой и военной 
мощью. Китай к тому же стремительно 
сокращает высокотехнологичное отста-
вание и вкладывает огромные средства в 
науку и образование.  Несмотря на суще-
ственные разногласия и ряд непримири-
мых факторов двустороннее партнерство 
между странами проходит на постоянной 
основе. 

Существуют причины, которые спо-
собствуют объединению и успешному 
сотрудничеству двух стран и, наобо-
рот, причины, которые оказывают не-
гативное влияние на взаимоотношения 
и служат источником разногласий двух 
супердержав. Безусловно, объединяю-
щим стимулом для двух стран, прежде 
всего, являются соображения экономи-
ческой и финансовой выгоды.

Основным фактором, объединяю-
щим две страны, является сотрудниче-
ство с Китаем крупнейших американ-
ских транснациональных корпораций 
(ТНК), которые размещают на террито-
рии Китая свои производства. Для аме-
риканских ТНК в Китае это связано с 
получением продукции с меньшей се-
бестоимостью, которое связано с более 
дешевой рабочей силой и таким об-
разом компании имеют возможность 
получение сверхприбыли на разнице в 
цене. Хотя, наличие дешевой рабочей 
силы уже не является основной харак-
теристикой Китая. Примерно с 2010 г. 
главным привлекательным фактором 
Китая для американских компаний стал 
огромный потенциальный объем китай-
ского внутреннего рынка. 

Если в 2001 г. внешнеторговый то-
варный оборот между США и Китаем 
121,5 млрд., то в 2021 г. он достиг 755,645 
млрд. долл. (экспорт – 576,114 млрд., им-
порт – 179,530 млрд.) [5]. 

Из числа негативных факторов в 
американо-китайских отношениях глав-
ным можно с уверенностью назвать 
«тайваньский вопрос». США оказывают 
поддержку острову финансовом и в во-
енном отношении [6]. Сотрудничество с 
Тайбэем вызывают раздражение у Пе-
кина, как и масштабное экономическое 
и военное сотрудничество США с Япо-
нией и Южной Кореей, а также связи 
Вашингтона со странами АСЕАН и под-
держка их в территориальном споре о 
принадлежности островов Южно-Ки-
тайского моря [7. с. 1-28]. Существующие 
противоречия между двумя странами и 
в других регионах мира, связанны с раз-
личным видением развития междуна-
родных отношений в сфере безопасно-
сти и распространения своего влияния. 
Следующую группу проблем в отноше-
ниях двух стран составляют вопросы 
соблюдения прав человека и демокра-
тии. В ежегодном докладе о соблюде-
нии прав человека в КНР, американцы 
акцентируют внимание на ситуации в 
Тибете и Синьцзян Уйгурском автоном-
ном районе. Помимо этого, происходит 
давление на политику Пекина через 
подконтрольные США международные 
неправительственные организации, не 
говоря уж о том, что США оказывают 
непосредственную поддержку оппози-
ционным силам внутри КНР. Так, часть 
экспертов усмотрела «руку Вашингтона» 
в умело срежиссированных выступле-
ниях в Гонконге, начиная с 2014 года [8, 
с. 162–167]. Не менее острыми являются 
вопросы кибербезопасности. Китай об-
ладает наибольшим числом интернет-
пользователей в мире и вторым в мире 
уровнем распространения вредоносных 
компьютерных программ [9, с. 21–27]. 
Нельзя исключать и такой важный фак-

Масабаев К.И.



93https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

тор развития отношений между Китаем 
и США, как военное соперничество. Ки-
тай с 2016 по 2020 гг. проводил очеред-
ной этап реформы вооруженных сил. 
По официальным данным, в 2021 году 
военные расходы КНР составили $293 
млрд. долларов США, по оценкам SIPRI – 
увеличение на 4,7 процента по сравне-
нию с 2020 годом. [10]. В 2016 году была 
завершена перестройка всей системы 
органов военного управления КНР, про-
должаются изменения в структуре во-
оруженных сил, направленные, прежде 
всего, на сокращение состава сухопут-
ных войск, переноса центра тяжести на 
военно-морские силы и создание очень 
мощного 34 экспедиционного потен-
циала для действий в глобальном мас-
штабе. В соответствии морской геостра-
тегией, идет строительство надводных 
океанских сил флота, в том числе специ-
ализированных кораблей для обеспече-
ния десантных операций значительного 
масштаба на большом удалении от сво-
ей территории. В 2015 г. китайский флот 
получил первую морскую десантную 
платформу, такой тип военных кораблей 
имеется на вооружении только в США. 
Для реализации концепции «обороны в 
ближних морях», направленные против 
действий морских сил США в Западной 
части Тихого океана, и «защиты зару-
бежных интересов» в КНР наращива-
ются соответствующие ассиметричные 
возможности, в том числе, уникальные 
виды вооружений, такие как противо-
корабельные баллистические ракеты. 
Накапливается потенциал по проведе-
нию кибератак против транспортной 
инфраструктуры для срыва переброски 
американских войск в регион. Очень 
существенным центром развития яв-
ляются китайские ядерные силы. Пред-
варительно, по некоторым оценкам 
считается, что Китай обладает ядерным 
арсеналом, сравнимым или несколько 
меньшим, чем у Франции. Но количе-
ственные и качественные характеристи-

ки ядерных сил КНР окружает большая 
степень неопределенности. 

Большое количество китайских тех-
нологических мега инициатив говорит 
о вхождении США и КНР в технологиче-
ское противостояние. В ответ на третью 
стратегию компенсации Обамы, кото-
рая носила выраженный антикитайский 
характер, госплан Китая принял еще в 
2017 году «план развития искусственно-
го интеллекта следующего поколения» 
который предполагает, что Китай дол-
жен стать мировым лидером в отрасли к 
2030 году. Китай делает ставку на разви-
тие национальных лидеров из числа ги-
гантских госкомпаний и концентрацию 
колоссальных ресурсов на ограничен-
ном числе прорывных направлений под 
непосредственным контролем высшего 
политического руководства. Китай на-
мерен планомерно строить вооружен-
ные силы, которые обеспечат ему го-
сподство в Восточной Азии и позволят 
ограничить военные возможности США 
в Восточной Азии. Поставлена задача 
к 2050 г. добиться военного паритета с 
США в глобальном масштабе. При этом, 
как считает ряд экспертов, Китай смо-
жет вытеснить США из приоритетных 
для себя зон влияния, таких как Восточ-
ная Азия, не вступая в прямой конфликт, 
просто за счет комбинации постоянного 
роста своей военной мощи и экономи-
ческого влияния. 

Проблемой для США по-прежнему 
является «размазанность» по миру всех 
военных сил и ресурсов при концентра-
ции этих ресурсов у Китая в одном ре-
гионе.

Таким образом, отношения Китая с 
США на современном этапе развивают-
ся достаточно интенсивно и являются 
одновременно отношениями партнер-
ства и соперничества. Как было отме-
чено, КНР придает взаимодействию с 
Вашингтоном важное значение, и ди-
пломатию на этом направлении во мно-
гом можно считать определяющей для 

Внешнеполитические концепции Китая относительно «стратегических границ» и 
«жизненного пространства»: внешнеполитические риски для Ценральной Азии



94     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

внешнеполитического курса Пекина в 
целом. Несмотря на отдельные выпады 
в адрес друг друга, в том числе со сто-
роны нового 46-го президента США Д. 
Байдена, отношения двух стран базиру-
ются на прочной, сложившейся основе. 
Многочисленные конфликты интере-
сов на международной арене, в сфере 
внутренней политики, вмешательств 
во внутренние дела, а также новейших 
угроз безопасности сочетаются в них на 
современном этапе с развитием взаи-
мовыгодного сотрудничества.

Китайская школа геополитики имеет 
свои собственные исторические, куль-
турные и философские корни. Она отли-
чается от западного видения геополи-
тики, как идеологического инструмента 
для территориальных притязаний. Гео-
политика Китая, начиная с древних вре-
мен, больше акцентирует свое внима-
ние на приграничных районах, имеется 
в виду отношение к собственным гра-
ницам и собственному экономическому 
пространству, поэтому не считалось, что 
страны и регионы, которые были далеко 
от ее границ, имеют прямое отношение 
к Китаю. Если геополитика Запада кон-
центрирует внимание на окружающем 
его пространстве, которое несет в себе 
смысл экспансии в это пространство, то 
геополитика Китая говорит только об 
определении границ собственной безо-
пасности, в пределах которых не должна 
формироваться прямая угроза стране.

Некоторые ученые в Китае считают, 
что многие западные концепции, такие 
как политика с позиции силы, гегемо-
низм, доминирование великих держав, 
приоритет демократии и Запада, по-
литический дуализм и многое другое 
вскоре исчезнет и вместо них появятся 
новые концепции, которые предлагает 
Китай такие как «концепция мирного 
развития и сотрудничества», что облег-
чит Китаю создание мирной обстанов-
ки, «гармоничного мира» и «гармонич-
ного соседства». 

Геополитика как наука, особенно 
западная, имеет понятия, законы и за 
время своего более чем столетнего су-
ществования пережила взлеты, падения, 
периоды популярности и забвения. Од-
нако она никуда не исчезла, как и же-
лание людей научно осмыслить те или 
иные международные события и про-
цессы. Как утверждают сами геополити-
ки, все это связано с тем, что поскольку 
существуют государства и отношения 
между ними, постольку существует и ге-
ополитика. Интерес к исследованию ос-
новных тенденций развития современ-
ных геополитических процессов в Китае 
объясняется тем, что она может быть 
примерена как идеология восстановле-
ния великодержавного статуса страны 
и внедрение таких геополитических ка-
тегорий как границы, территории, жиз-
ненное пространство и национальные 
интересы становится очень актуальным 
и востребованным в сознании руково-
дителей страны.

С древнейших времен до сегодняш-
них дней, три проблемы имели серьез-
ное значение не только для Китая, но и 
для ближних, да и дальних ее соседей: 
численность населения, земля, вода.  
История Китая, как и история многих 
оседлых государств, это непрерывная 
борьба за земли, пригодные к   возде-
лыванию, и источники их орошения. 
Для руководства сегодняшнего Китая 
проблемы земли и воды, усугубляемые 
сложнейшей демографической ситуа-
цией, являются долгосрочными в стра-
тегическом отношении. По словам из-
вестного казахстанского политического 
деятеля и синолога М.М. Ауэзова, это 
объясняет по существу ту особую меру 
мобилизованности, неуступчивости 
китайской стороны в вопросах погра-
ничных земель и трансграничных рек. 
В этой связи возникает проблема гео-
политических границ, где наряду с гео-
стратегическими важную роль играют 
демографические, экономические и 

Масабаев К.И.



95https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

территориальные факторы. Для Китая 
границы являются одновременно гео-
политической реальностью, геополи-
тической целью и геополитическим 
средством. Справедливыми в этом пла-
не являются географические законы из-
вестного немецкого географа Фридриха 
Ратцеля - основателя современной по-
литической географии, изложенного им 
в его известном труде «Политическая 
география», где Ратцель выразил сово-
купность принципов пространственного 
роста государства. Один из его законов 
гласит: «Граница есть периферийный 
орган государства и как таковой служит 
свидетельством его роста, силы или сла-
бости и изменений в его организме».

Вышеуказанные проблемы, с кото-
рыми столкнулся Китай, получили свое 
отражение в китайской внешнеполи-
тической концепции «стратегических 
границ» и «жизненного пространства», 
изложенной в Военной доктрине Китая. 
Согласно этой концепции, КНР нуждает-
ся не только в соответствующей матери-
альной базе, в стабильности и единстве 
внутри страны, в мирном международ-
ном окружении, но и в пространстве, 
обеспечивающем безопасность и жиз-
недеятельность более чем миллиардно-
го населения. При этом «стратегические 
границы» этого «жизненного простран-
ства» должны перемещаться адекватно 
росту «комплексной мощи государства» 
до рубежей, в которых государство с 
помощью военной силы может реально 
защитить свои интересы [11]. 

Необходимо отметить, что, по мне-
нию китайских исследователей, главны-
ми компонентами «комплексной мощи 
государства» являются экономика, на-
ука и техника, внутриполитическая ста-
бильность и военная мощь.  Разработка 
китайскими геополитиками концепции 
«стратегических границ» и «жизнен-
ного пространства» обусловлена ря-
дом причин политического, экономи-
ческого и чисто военного характера. В 

политическом плане выработка такой 
концепции считается непременным ус-
ловием обеспечения законных прав и 
интересов Китая, его государственной 
безопасности и успешного социально-
экономического развития. Кроме того, 
ее разработка, по мнению лидеров 
КНР, диктуется конкурентной борьбой в 
мире и, в связи с этим, опасениями Ки-
тая опоздать с подготовкой к участию на 
будущем этапе передела стратегических 
границ.

Необходимость разработки концеп-
ции обосновывается также экономиче-
скими соображениями, которые связа-
ны, прежде всего, с непрекращающимся 
ростом численности населения КНР, что 
вызывает как бы естественные потреб-
ности в расширении пространства для 
обеспечения дальнейшей экономиче-
ской деятельности государства и в уве-
личении его «естественной сферы суще-
ствования» [12, с. 104-105].  

В связи с ограниченностью конти-
нентальных ресурсов китайские специа-
листы все большее внимание стали уде-
лять континентальному шельфу, морям, 
полярным областям, которые становят-
ся важными сферами соперничества 
между государствами за расширение 
стратегических границ.

Размеры «жизненного пространства» 
определяются также военными интере-
сами КНР, вытекающими из необходи-
мости создания благоприятных условий 
для раннего обнаружения вероятного 
нападения, для перехвата сил вторже-
ния на максимально удаленных от своих 
войск рубежах, а при необходимости - и 
перенесения военных действий из рай-
онов государственных границ в зоны 
«стратегических границ».

Следует отметить, что маоистское 
руководство Китая считало район Ин-
докитая и вообще всю Юго-Восточную 
Азию сферой своего влияния. Это было 
открыто, заявлено в ряде официальных 
документов, включая «Территориаль-

Внешнеполитические концепции Китая относительно «стратегических границ» и 
«жизненного пространства»: внешнеполитические риски для Ценральной Азии



96     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

ный реестр» Мао (10 июля 1964г.), за-
явление «Мы должны покорить земной 
шар» (11 сентября 1959г.)  и др., еще в 
середине 60-х годов [13, с. 223-224]. 

Мао призывал не жалеть затрат ради 
того, чтобы «заполучить» Юго-Восточ-
ную Азию: «Мы обязательно должны за-
получить Юго-Восточную Азию, вклю-
чая Южный Вьетнам. Таиланд, Бирму, 
Малайзию, Сингапур. В отношении Кам-
боджи нужно сохранить принципы мир-
ного сосуществования. Такой район, как 
Юго-Восточная Азия, очень богат, там 
очень много природных ископаемых, 
он вполне заслуживает затрат на то, что-
бы заполучить его. В будущем он будет 
очень полезен для развития китайской 
промышленности. Таким образом, мож-
но будет полностью возместить убытки. 
После того, как мы заполучим Юго-Вос-
точную Азию, в этом районе можно 
будет увеличить наши силы. Тогда мы 
будем иметь свои собственные силы...» 
[14].  Никаких доказательств, в право-
мерности своих территориальных при-
тязаний Мао не привел и не мог при-
вести. Каковы же были доводы? Ответ 
Мао был прост - так считали китайские 
богдыханы на протяжении многих сто-
летий, так они поучали китайцев. Богды-
ханы считали, что Китай - «центр мира» 
- чжун-го, а все остальные народы и 
страны являются его вассалами, должны 
перед ним «трепетать» и уплачивать ему 
дань [14]. В целом, это мнение получи-
ло отражение во многих официальных 
документах. Маоистское руководство 
заявляло о своих территориальных при-
тязаниях и на такие земли, где никогда 
не существовало какой-либо китайской 
власти или администрации, где просто 
случайно побывали китайцы и оставили 
иероглифические надписи. К таким зем-
лям принадлежит большая часть терри-
тории мира, на которой рассеяна более 
чем двадцатимиллионная китайская об-
щина. Следует отметить, что ряд стран 
Юго-Восточной Азии до сих значатся в 

числе «утраченных китайских террито-
рий» [15]. 

Что касается Центральной Азии, то 
этот район с древнейших времен при-
тягивал взоры различных правителей 
«Срединной Империи», хотя никогда 
не был областью этнического обита-
ния китайцев. Несколько раз на весьма 
продолжительное время китайцам уда-
валось подчинить себе большие цен-
тральноазиатские пространства (1 век 
до н.э.- III век н.э. при династии Хань, 
VIII век н.э.- во времена династии Тан). 
В указанное время границы китайских 
владений действительно охватывали 
большие районы современного южно-
го и восточного Казахстана, вплоть до 
Аральского моря. Крупные военные по-
ходы предпринимались также в VIII и XIII 
веках н.э., не говоря о весьма частых не-
больших военных экспедициях. Причем 
в «русло китайской истории», как пишет 
М.В.Воробьев, «с неизменной последо-
вательностью вводилось все, что про-
исходило в китайской и околокитайской 
ойкумене, независимо от того, осущест-
влялось ли это в Китае, для Китая, про-
тив Китая или в связи с Китаем. Китайцы 
считали себя единственными распоря-
дителями мира». Естественно, говорить 
о границах точного распространения 
китайской государственности во время 
этих завоеваний не приходится по трем 
причинам:

Во-первых, четкие границы в те вре-
мена просто не проводились техниче-
ски;

Во-вторых, многие территории при-
знавали свою зависимость, степень ко-
торой современное международное 
право не в силах установить;

В-третьих, кратковременное заво-
евание и обладание данной местностью 
на 1-2 дня (месяца), что часто встреча-
лось в древности, вовсе нельзя отнести 
к подлинному владению.

Кстати, опираясь на последний ар-
гумент, некоторые китайские историки 

Масабаев К.И.



97https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

поговаривают о «древних» границах Ки-
тая, достигающих пределов Северного 
Афганистана, Ирана, вплоть до Россий-
ского Причерноморья.

Кроме военной доктрины, содержа-
щей концепцию, которая оправдывает 
захват территорий, Китай имеет другое 
обоснование с аналогичной целью. Это 
- пятая стратагема из числа известных 
китайских «36 стратагем». Она гласит: 
«Сильный навязывает закон слабому. 
Если враг повержен внутри, захватывай 
его земли. Если враг побежден вовне, 
завладей его народом. Если поражение 
внутри и снаружи, то забирай все госу-
дарство.» [16, с. 340-341]. 

После свержения маньчжурского 
владычества и образования Китайской 
Республики в 1911 г. Гоминьдан раз-
работал концепцию «неравноправных 
договоров» и «утраченных террито-
рий». В первые годы образования КНР 
(1949-1959 гг.) идея «утраченных тер-
риторий» продолжала подспудно жить 
и крепнуть. В связи с этим в диплома-
тическом арсенале Пекина появилось 
еще одно средство, служащее практиче-
ской реализацией китайской концепции 
«стратегических границ» и «жизненно-
го пространства». Это так называемая 
«картографическая агрессия», заключа-
ющаяся в попытках навязать сопредель-
ным странам пограничные споры путем 
публикации карт с неверным изобра-
жением границ Китая [17]. Уже первые 
картографические издания, опубли-
кованные в КНР, имели существенные 
расхождения с общепринятым изобра-
жением границ Китая. Они включали в 
состав территории Китая значительные 
части сопредельных стран, в частности 
Афганистана и Бирмы; Эти издания вы-
звали дипломатические протесты со-
седей Китая и послужили основой для 
настороженного отношения к нему. 
Одним из таких изданий был выпущен-
ный в феврале 1972 г. «Атлас мира». В 
ответах на протесты своих соседей пра-

вительство Китая объясняло появление 
подобных карт тем, что у него еще не 
было времени для изучения погранич-
ных вопросов, оставленных историей, 
и что оно просто перепечатало карто-
графические материалы, подготовлен-
ные еще при гоминдановском режиме. 
Однако, как известно, метод «картогра-
фическая агрессия» не является изобре-
тением маоистов. Он был разработан 
еще в 20-е годы. В процессе роста на-
ционализма в Китае происходило пере-
осмысливание международных актов, 
определивших границы страны, перео-
ценка их, пересмотр отношения Китая к 
этим актам и разработка на этой основе 
метода неофициального - картографи-
ческого - выражения своего несогласия 
с ними, метода, который и получил в 
последующем название «картографи-
ческой агрессии». К примеру, в «Новом 
атласе Китая», изданном в 1926 г., име-
ются уже серьезные отступления от дей-
ствительности в изображении границ 
страны. В состав китайской территории 
были включены не только Монгольская 
Народная Республика, но и значитель-
ные районы других сопредельных стран. 
Таким образом, в составе Китая оказа-
лись, весь Памир, так называемый «Аф-
ганский коридор», обширные районы 
Казахстана, Кыргызстана, Таджикистана, 
вся северная часть Бирмы и другие тер-
ритории. Поэтому можно с достаточной 
определенностью говорить о том, что 
метод «картографической агрессии» 
был разработан и начал широко при-
меняться в Китае в период между 1923 
и 1926 годами. Даже после 1949 года, то 
есть после освобождения из-под вла-
сти гоминьдана всего континентального 
Китая, и создания КНР, чанкайшистские 
власти на Тайване, выпуская картогра-
фическую продукцию, продолжали ис-
пользовать метод «картографической 
агрессии». Позже, этот метод исполь-
зовался для выдвижения определенных 
территориальных претензий к соседним 

Внешнеполитические концепции Китая относительно «стратегических границ» и 
«жизненного пространства»: внешнеполитические риски для Ценральной Азии



98     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

странам. Показательно, что никакие иде-
ологические и политические разногла-
сия между Тайванем и КНР не повлияли 
на их общую позицию по территори-
альным вопросам. После образования 
КНР историки и политики подхватили 
эстафету у гоминдановского Китая по 
поводу «утраченных территорий». Про-
должали появляться соответствующие 
труды и карты. Было бы неправильно 
считать, что территориальные претен-
зии маоистского Китая к СССР были 
следствием отхода КПК от идеологии 
марксизма-ленинизма, разногласий от-
носительно практики строительства со-
циализма или того, что в первые годы 
существования КНР там трудилось поко-
ление историков, получивших образо-
вание при старом режиме. Как отмечает 
известный китаевед К. Хафизова: «Уголь-
ки пограничного раздора тлели всегда, 
а ветер китайско-советского конфлик-
та лишь вновь раздул пламя». Об этом 
свидетельствуют научные публикации, 
а также учебные и исторические кар-
ты, появлявшиеся с начала 50-х годов 
[18]. В изданном в 1954 г. обобщенном 
историческом труде «Краткая история 
современного Китая» была помещена 
«карта китайских территорий, оттор-
гнутых империалистами». В наиболее 
полную карту «утерянных территорий» 
в 1959 г. была включена часть террито-
рий Казахстана, Киргизии и Узбекистана 
вплоть до Ташкента. Уже тогда эти карты 
называли «картами национального по-
зора» или «картами утраченных терри-
торий» [19, с. 70-87], где территория Ки-
тая показывается такой, какой будто бы 
она была до вторжения колониальных 
держав. Эти карты явились модифика-
цией исторических карт Китая, показы-
вающих пределы империи так, как они 
представлялись правящими кругами Ки-
тая. Они включали в состав территории 
Китая практически всю континенталь-
ную Юго-Восточную Азию, значитель-
ную часть Восточной и Средней Азии 

и острова Восточно-Китайского и Юж-
но-Китайского морей. В соответствии 
с этими картами, Китай простирался от 
Сахалина до Ферганской долины и от 
Байкала и Балхаша до островов Малай-
ского архипелага и Рюкю. Определен-
ный интерес в этой связи представляет 
таблица «утраченных территорий»», по-
мещенная в работе Гао Чан-чжу. Здесь 
указано все: какая держава что у Китая 
«отняла», по какому договорному акту 
или без него, и, наконец, площадь «от-
торгнутых» от Китая земель, которая со-
ставляет 10 535 701 км2! Это при площа-
ди современного Китая в 9 6000 000 км2. 
С 1955 году маоистское руководство 
Китая уже выдвинуло претензии на ряд 
районов сопредельных стран общей 
площадью в 3 200 000 км2. «Карты утра-
ченных территорий» продолжали появ-
ляться, несмотря на обещания премьера 
Чжоу Эньлая заняться изданием новых 
карт. Взяв на вооружение, и широко ис-
пользуя этот метод, группа Мао Цзэду-
на внесла свою «лепту» в его дальней-
шее «развитие», превратив в конечном 
итоге «картографическую агрессию» в 
«картографическую войну» [20]. Таким 
образом, территории явившееся объ-
ектом «картографической агрессии» Ки-
тая, стали «спорными».

Следует отметить, что постановление 
ЦК КПК от 10 октября 1996 г. об укрепле-
нии строительства социалистической 
культуры ставит целью «собрать уте-
рянные земли до третьего тысячелетия» 
[21]. Возвращение Сянгана (Гонконга), 
Аомыня (Макао), территорий на грани-
це с республиками Центральной Азии 
воспринимается в Китае однозначно 
как стирание «снежной белизны» «на-
ционального унижения».

Заключение

Таким образом, в «стратегические 
границы» и «жизненное пространство», 
согласно этой концепции, входит тер-

Масабаев К.И.



99https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ритория всех соседних государств, осо-
бенно Юго-Восточной и Южной Азии и 
Тихого океана. Территория стран Цен-
тральной Азии тоже   относятся   к   этому 
«стратегическому   поясу».   Китай стре-
мится к такому развитию экономики и 
вооруженных сил, которое побудило бы 
его активно вступить в борьбу за пере-
дел «стратегических      границ» и рас-
ширение «жизненного пространства» в 
следующем   XXI    веке. На наш взгляд, 
концепция «стратегических границ» и 
«жизненного пространства» носит на-
ступательный характер и требует от нас 
глубокого и всестороннего осмысления. 
В перспективе, эта концепция может 
стать обоснованием для подготовки и 
осуществления экспансии и агрессии 
соседних стран, что приведет к суще-
ственным изменениям в военно-по-
литической обстановке как в Азиатско-
Тихоокеанском регионе, так и в мире в 
целом и затронет национальные инте-
ресы и безопасность всех сопредельных 
с Китаем государств. Вполне вероятно, 
что пограничный вопрос и проблема 
трансграничных рек являются одним из 
примеров практическое воплощения 
этой концепции, оправданного истори-
ческим обоснованием для пересмотра. 
Особенно актуальным это становится 
на фоне агрессии России и боевых дей-
ствий происходящих в Украине  как и 
его ожидаемых последствий для всей 
региональной системы безопасности 
Евразии. Казахстану пока удается под-
держивать многовекторность в своей 
внешней политике но в свете усилива-
ющейся конфронтации России со стра-
нами «коллективного Запада»   всесто-
ронее сотрудничество Казахстана будет 
подвергаться большим испытаниям. 

Список литературы

1 Белая книга по военной стратегии 
Китая. 中国发布《中国的军事战略》白皮书. 
// [Электронный ресурс] URL:http://military.
people.com.cn/GB/8221/72028/396430/

index3.html   (дата обращения 29 апреля 
2021)

2 Чжан Б. Исторический обзор эволюции 
внешнеполитических отношений Китая в 
период осуществления реформ и политики 
расширения внешних связей (1992–2002) // 
Проблемы Дальнего Востока. – 2003. – № 6. 
– С. 40-51.

3 Инициатива «Один пояс, один путь». 
Научная конференция в Алматы 19 апреля 
2019 г. Выступление на открытии научной 
конференции генерального консула КНР.

4 Индия, Китай, Центральная Азия: 
глобальные, региональные, страновые 
аспекты. Коллективная монография под 
редакцией Л.Г. Ерекешевой. – Алматы: ИД 
«МИР», 2017. – С. 258.

4 Индия, Китай, Центральная Азия: 
глобальные, региональные, страновые 
аспекты. Коллективная монография под 
редакцией Л.Г. Ерекешевой. – Алматы: ИД 
«МИР», 2017. – С. 266-272.

5 США остались главным торговым 
партнером Китая//URL: https://regnum.
ru/news/economy/3480533.html (дата 
обращения 15 мая 2022)

6 Китай вновь заявил о своем возражении 
против продажи США оружия Тайваню // 
[Электронный ресурс] URL: http://russian.
news.cn/2015-12/16/c_134923326.htm (дата 
обращения 29 мая 2021)

7 Lushenko P., Hardy J. China, the United 
States and the Future of Regional Security Order 
– An Unhappy Coexistence // Asian Security. – 
2016. Vol. 12 (1). – P. 1–28.

8 Желобов Д.Е. Уйгурский сепаратизм 
и «Пирамида Маслоу» // Глобальная и 
региональная безопасность в XXI веке. –
Екатеринбург: УрФУ, 2014. – С. 162–167.

9 Колесникова В.А., Кучинская Т.Н. 
Обеспечение сетевой безопасности 
КНР в рамках сотрудничества в регионе 
Восточной Азии // Россия и Китай: проблемы 
стратегического взаимодействия: сб. Вост. 
центра. – 2014. – № 14. – С. 21–27.

10 World military expenditure passes $2 
trillion for first time // [Электронный ресурс] 
URL:  https://www.sipri.org/media/press-
release/2022/world-military-expenditure-
passes-2-trillion-first-time (дата обращения 
29 апреля 2021)

11 Стефашин В. Современная военная 
доктрина Китая// Военная мысль, N 1, 1993, 
с. 67.

Внешнеполитические концепции Китая относительно «стратегических границ» и 
«жизненного пространства»: внешнеполитические риски для Ценральной Азии



100     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

12 Стефашин В. Основные политические 
аспекты военной доктрины Китая// Восток, N 
6, 1992, с. 97, 104-105

13  Маоизм без прикрас. Сборник. – Москва: 
Издательство «Прогресс» 1980. – С. 223-224.

14 Сладковский М.И. Китай: основные 
проблемы истории, экономики и идеологии. 
– Москва: Издательство Мысль, 1978. – С.187.

14 Сладковский М.И. Китай: основные 
проблемы истории, экономики и идеологии. 
– Москва: Издательство Мысль, 1978. – С. 223.

15 Васильев Г.В. Территориальные притя-
зания Пекина: современность, история. – 
Москва. Политиздат, 1979. – С. 63.

16 Лемке Г.Э. Конкурентная война. Нели-
нейные методы и стратегемы. – Москва: Из-
дательство «Ось-89», 2007. – С. 340-341.  

17 Малявин В.В. 36 стратагем. Древнеки-
тайское искусство стратегии. – Москва, 1997. 
- С. 7.

18 Костиков Е.Д. Политическая карто-
графия на службе великодержавного наци-
онализма // Проблемы Дальнего Востока. – 
1973. – №4. – С. 85.

19 Клара Хафизова. Казахстанско-китай-
ская граница в прошлом и сегодня// Много-
мерные границы Центральной Азии. – Мо-
сква: Центр Карнеги. Вып. 2. – С. 70-87.

20 Костиков Е.Д. Политическая карто-
графия на службе великодержавного наци-
онализма // Проблемы Дальнего Востока. – 
1973. – №4. – С. 89.

21 Клара Хафизова. Казахстанско-китай-
ская граница в прошлом и сегодня// Много-
мерные границы Центральной Азии. – Мо-
сква: Центр Карнеги. Вып. 2. – С. 90.

Transliteration

1 Belaja kniga po voennoj strategii Kitaja. 中
国发布《中国的军事战略》白皮书.[ A white pa-
per on Chinese military strategy] // [Jelektron-
nyj resurs] URL: http://military.people.com.cn/
GB/8221/72028/396430/index3.html (accessed 
29 April 2021)

2 Chzhan B. Istoricheskij obzor jevoljucii 
vneshnepoliticheskih otnoshenij Kitaja v period 
osushhestvlenija reform i politiki rasshirenija 
vneshnih svjazej (1992–2002) [A historical over-
view of the evolution of China’s foreign policy 
relations during the reform period and the pol-
icy of expanding foreign relations] // Problemy 
Dal’nego Vostoka. – 2003. – № 6. – S. 40-51. 
(in Russ)

3 Iniciativa «Odin pojas, odin put’». Nauch-
naja konferencija v Almaty 19 aprelja 2019 g. 
Vystuplenie na otkrytii nauchnoj konferencii 
general’nogo konsula KNR. [One Belt, One 
Road Initiative. Scientific conference in Almaty 
on 19 April 2019. Address at the opening of the 
scientific conference by the Consul General of 
the People’s Republic of China] (in Russ)

4 Indija, Kitaj, Central’naja Azija: global’nye, 
regional’nye, stranovye aspekty. Kollektivna-
ja monografija pod redakciej L.G. Erekeshevoj.
[ India, China, Central Asia: Global, Regional, 
Country Aspects. Collective monograph edited 
by L.G. Yerekesheva]. – Almaty: PH «MIR», 2017. 
– S. 258.

4 Indija, Kitaj, Central’naja Azija: global’nye, 
regional’nye, stranovye aspekty. Kollektivna-
ja monografija pod redakciej L.G. Erekeshevoj.
[ India, China, Central Asia: Global, Regional, 
Country Aspects. Collective monograph edited 
by L.G. Yerekesheva]. – Almaty: PH «MIR», 2017. 
– S. 266-272. (in Russ)

5 SShA ostalis’ glavnym torgovym part-
nerom Kitaja[The US remains China’s top trad-
ing partner]//URL: https://regnum.ru/news/
economy/3480533.html (accessed 15 May 
2022)

6 Kitaj vnov’ zajavil o svoem vozrazhenii 
protiv prodazhi SShA oruzhija Tajvanju [Chi-
na reiterates its opposition to US arms sales 
to Taiwan] // [Jelektronnyj resurs] URL: http://
russian.news.cn/2015-12/16/c_134923326.htm 
(accessed 29 May 2021)

7 Lushenko P., Hardy J. China, the United 
States and the Future of Regional Security Or-
der – An Unhappy Coexistence // Asian Securi-
ty. – 2016. – Vol. 12 (1). – P. 1–28. 

8 Zhelobov D.E. Ujgurskij separatizm i «Pi-
ramida Maslou» // Global’naja i regional’naja 
bezopasnost’ v XXI veke. [Uyghur separatism 
and the Maslow Pyramid]. – Ekaterinburg: UrFU, 
2014. – S. 162–167. (in Russ)

9 Kolesnikova V.A., Kuchinskaja T.N. Obe-
spechenie setevoj bezopasnosti KNR v ram-
kah sotrudnichestva v regione Vostochnoj Azii 
// Rossija i Kitaj: problemy strategicheskogo 
vzaimodejstvija: sb. Vost. centra. [The Chinese 
government’s efforts to ensure network securi-
ty within the framework of cooperation in East 
Asia // Russia and China: problems of strate-
gic interaction: collection of the East Centre.]. 
– 2014. – № 14. – S. 21–27. (in Russ)

10 World military expenditure passes $2 
trillion for first time // [Jelektronnyj resurs] 

Масабаев К.И.



101https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

URL:  https://www.sipri.org/media/press-re-
lease/2022/world-military-expenditure-pass-
es-2-trillion-first-time (accessed 29 May 2021)

11 Stefashin V. Sovremennaja voennaja 
doktrina Kitaja// Voennaja mysl’, N 1, [China’s 
current military doctrine// Military Thought, N 
1] 1993, с. 67. (in Russ)

12 Stefashin V. Osnovnye politicheskie as-
pekty voennoj doktriny Kitaja [Key political as-
pects of China’s military doctrine]// Vostok, N 6, 
1992, s. 97, 104-105. (in Russ)

13  Maoizm bez prikras. Sbornik. [Maoism 
unvarnished. Collection] – Moskva: Izdatel’stvo 
«Progress» 1980. – S. 223-224. (in Russ)

14 Sladkovskij M.I.. Kitaj:   osnovnye   prob-
lemy   istorii,   jekonomiki   i ideologii. – Mosk-
va: Izdatel’stvo Mysl’, [China: Basic Problems of 
History, Economics and Ideology. – Moscow: 
Publishing House Mysl,] 1978. – S.187. (in Russ)

14 Sladkovskij M.I.. Kitaj:   osnovnye   prob-
lemy   istorii,   jekonomiki   i ideologii. – Mosk-
va: Izdatel’stvo Mysl’, [China: Basic Problems of 
History, Economics and Ideology. – Moscow: 
Publishing House Mysl,] 1978.  – S. 223. (in Russ)

15 Vasil’ev G.V.. Territorial’nye pritjazanija Pe-
kina: sovremennost’, istorija. Moskva. Politizdat. 
[Beijing’s territorial claims: modernity, history. 
Moscow. Politizdat.]. – 1979. – S.63. (in Russ)

16 Lemke G.Je. Konkurentnaja vojna. Neline-
jnye metody i strategemy. Moskva: Izdatel’stvo 
«Os’-89»,[ Competitive warfare. Non-linear 

Methods and Strategies. Moscow: Os-89 Pub-
lishers,]. – 2007. – S. 340-341. (in Russ)

17 Maljavin V.V. 36 stratagem. Drevneki-
tajskoe iskusstvo strategii. [36 Stratagems. 
The ancient Chinese art of strategy.]. – Mosk-
va.1997. – S. 7. (in Russ)

18 Kostikov E.D. Politicheskaja kartografija na 
sluzhbe velikoderzhavnogo nacionalizma // Prob-
lemy Dal’nego Vostoka. [Political cartography in 
the service of great-power nationalism // Problems 
of the Far East.]. – 1973. – №4. – S. 85. (in Russ)

19 Klara Hafizova. Kazahstansko-kitajskaja 
granica v proshlom i segodnja// Mnogomernye 
granicy Central’noj Azii. [The Kazakhstan-China 
border in the past and today//Multidimensional 
Borders of Central Asia. Vol. 2]. – Moskva: Centr 
Karnegi. – Vyp. 2. – S. 70-87. (in Russ)

20 Kostikov E.D. Politicheskaja kartografija 
na sluzhbe velikoderzhavnogo nacionalizma // 
Problemy Dal’nego Vostoka. [Political cartogra-
phy in the service of great-power nationalism 
// Problems of the Far East.]. – 1973. – №4. – S. 
89. (in Russ)

21 Klara Hafizova. Kazahstansko-kitajskaja 
granica v proshlom i segodnja// Mnogomernye 
granicy Central’noj Azii. [The Kazakhstan-China 
border in the past and today//Multidimension-
al Borders of Central Asia. Vol. 2]. – Moskva: 
Centr Karnegi. – Vyp. 2. – S. 90. (in Russ)

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ

Канат Изимович Масабаев постдокторант PhD КазНУ им. аль-Фараби, заместитель 
генерального директора института Востоковедения имени 
Р.Б. Сулейменова КН МНВО РК, Алматы, Казахстан,
ORCID ID:0000-0001-5514-4210

Канат Ізімұлы Масабаев Әл-Фараби атындағы ҚазҰУ PhD постдокторанты, 
ҚР ҒЖБМ ҒК Р.Б. Сүлейменова атындағы Шығыстану 
институтының бас директордың орынбасары, Алматы, 
Қазақстан, ORCID ID:0000-0001-5514-4210

Kanat Masabayev PhD postdoctoral Student at Al-Farabi Kazakh National 
University, Deputy General Director of the R.B. Suleimenov 
Institute for Oriental Studies CS MSHE RK, Almaty, Kazakhstan, 
ORCID ID:0000-0001-5514-4210

Внешнеполитические концепции Китая относительно «стратегических границ» и 
«жизненного пространства»: внешнеполитические риски для Ценральной Азии



102     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

UDС 004.9:330                                       https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.09                                          

COMPARATIVE ANALYSIS OF POLITICAL PARTICIPATION 
IN THE CONTEXT OF THE SPREAD OF DIGITAL 

TECHNOLOGIES BASED ON THE STUDY 
OF THE EXPERIENCE OF THE UK AND KAZAKHSTAN*

D. Fazylzhan 

ABSTRACT
This article examines the role and impact of digital technology 
on political participation and development in countries such as 
the UK and Kazakhstan. Despite the decline in trust in traditional 
representative institutions and politicians, people are ready to 
participate in the public sphere. Digital technologies provide ad-
ditional opportunities for expressing this involvement. Citizens 
participate in online conversations, consultations and discus-
sions can contribute to the causes they support, share their opin-
ion through digital platforms that help hold public institutions 
to account. The article also notes that digital transformation has 
offered a new set of tools for political management, contribut-
ing to its widespread use. Digital technologies also affect the 
political and civil society landscapes. Digital technologies offer 
ways to improve the quality of political governance in terms of 
accountability and responsiveness. Digitalization can offer pub-
lic administration new channels for delivering quality services. 
The digitalization of public administration is driven by the polit-
ical will to deliver better services while achieving cost-effective-
ness, but it is not without challenges: effective change is driven 
by end-user needs and must be accompanied by an enabling 
environment.

Keywords: Political Participation, Digital Technologies, Great 
Britain, Kazakhstan, Political Activity.

Institute for Philosophy, 
Political Science and Religion 
Studies of the CS MSHE RK, 
Almaty, Kazakhstan

Corresponding Author: 
D. Fazylzhan
damir.fazylzhan@mail.ru

Reference to this article: 
Fazylzhan D. 
Comparative Analysis of 
Political Participation in the 
Context of the Spread of 
Digital Technologies Based on 
the Study of the Experience 
of the uk and Kazakhstan // 
Adam alemi. – 2022. – No. 3 
(93). – Р. 102-110.

Ұлыбритания мен Қазақстан тәжірибесін зерделеу негізінде цифрлық 
технологиялардың таралуы жағдайында саяси қатысудың салыстырмалы талдауы

Аңдатпа. Бұл мақалада сандық технологияның Ұлыбритания мен Қазақстан сияқты 
елдердегі саяси қатысу мен дамудағы рөлі мен әсері қарастырылады. Дәстүрлі өкілді инсти-
туттар мен саясаткерлерге деген сенімнің төмендеуіне қарамастан, адамдар қоғамдық салаға 
қатысуға дайын. Цифрлық технологиялар бұл қатысуды білдіру үшін қосымша мүмкіндіктер 
береді. Азаматтар онлайн-әңгімелесулерге, консультацияларға және талқылауларға қатысады, 
олар қолдайтын себептерге үлес қоса алады, мемлекеттік мекемелерді жауапқа тартуға 
көмектесетін цифрлық платформалар арқылы өз пікірлерімен бөлісе алады. Мақалада соны-
мен қатар цифрлық трансформация саяси менеджмент үшін құралдардың жаңа жиынтығын 
ұсынып, оның кеңінен қолданылуына ықпал еткені атап өтілген. Сандық технологиялар саяси 

* This material was prepared within the framework of grant project No. AR09057996 «The impact of 
digitalization on the political culture of Kazakhstani youth».

Внешнеполитические концепции Китая относительно «стратегических границ» и 
«жизненного пространства»: внешнеполитические риски для ценральной Азии



103https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

және азаматтық қоғам пейзаждарына да әсер етеді. Цифрлық технологиялар жауапкершілік 
пен жауаптылық тұрғысынан саяси басқару сапасын арттыру жолдарын ұсынады. Циф-
рландыру мемлекеттік басқаруды сапалы қызмет көрсетудің жаңа арналарын ұсына алады. 
Мемлекеттік басқаруды цифрландыру үнемділікке қол жеткізе отырып, жақсырақ қызметтер 
көрсетуге деген саяси ерік-жігермен негізделеді, бірақ бұл қиындықтарсыз емес: тиімді 
өзгерістер түпкілікті пайдаланушының қажеттіліктеріне байланысты және қолайлы ортамен 
бірге жүруі керек. 

Түйін сөздер: саяси қатысу, цифрлық технологиялар, Ұлыбритания, Қазақстан, саяси 
белсенділік.

Сравнительный анализ политического участия в условиях распространения 
цифровых технологий на основе изучения опыта Великобритании и Казахстана 

Аннотация. В данной статье рассматривается роль и влияние цифровых технологии 
на политическое участие и развитие в таких странах как Великобритания и Казахстан. Не-
смотря на снижение уровня доверия к традиционным представительным институтам и по-
литическим деятелям, люди готовы участвовать в общественной сфере. Цифровые техно-
логии предоставляют дополнительные возможности для выражения этой вовлеченности. 
Граждане участвуют в онлайн-разговорах, консультациях и дискуссиях, могут вносить вклад 
в дела, которые они поддерживают, делиться своим мнением через цифровые платформы, 
которые помогают привлечь государственные учреждения к ответственности. В статье также 
отмечается, что цифровая трансформация предложила новый набор инструментов для по-
литического управления, способствуя ее широкому использованию. Цифровые технологии 
также влияют на политические ландшафты и ландшафт гражданского общества. Цифровые 
технологии предлагают способы повышения качества политического управления с точки 
зрения подотчетности и оперативности. Цифровизация может предложить государственно-
му управлению новые каналы для предоставления качественных услуг. Цифровизация го-
сударственного управления обусловлена политической волей к предоставлению более ка-
чественных услуг при одновременном обеспечении экономической эффективности, однако 
она не лишена проблем: эффективные изменения имеют в основе потребности конечных 
пользователей и должны сопровождаться развитием благоприятных условий. 

Ключевые слова: политическое участие, цифровые технологии, Великобритания, Казах-
стан, политическая активность.

Introduction

Digital technologies have an impact on 
every aspect of life, from the economy to 
government, from geopolitics to how ordi-
nary people interact. The process is mov-
ing at a very fast pace, to the point where 
it seems that some technologies, especial-
ly artificial intelligence, may soon lead to 
revolutionary changes for which people, 
institutions and societies are not yet fully 
prepared. In recent years, many states have 
begun to reflect on these issues in order to 
help their members identify the challeng-
es associated with digital technology and 
better prepare to take advantage of the 
opportunities it offers. Global technology 
firms have provided a new infrastructure for 

public debate and interaction, the Internet 
has made information freer and more ac-
cessible, and now people can express their 
opinions easier than ever before. Neverthe-
less, despite the fact that they are becom-
ing more familiar, many questions remain 
about how these new resources should be 
mobilized within the framework of political 
governance. In this connection, the pur-
pose of this study is to compare the role of 
digital technologies in the process of polit-
ical participation in the countries of Great 
Britain and Kazakhstan. The research ques-
tion is as follows: how digital technologies 
can influence the development of political 
participation in modern society.

Governments use several mechanisms 
for public participation at various stages of 

Comparative Analysis of Political Participation in the Context of the Spread of Digital Technologies 
Based on the Study of the Experience of the uk and Kazakhstan



104     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

policy development, including voting, polls, 
public meetings, open forums and opinion 
polls. Public participation is a continuation 
of democratic processes and helps govern-
ments to interact with citizens on an ongo-
ing basis and in a more direct way.

The COVID–19 pandemic accelerated 
the process of interaction through digital 
technology, as many political institutions 
needed to switch to online mode. As a 
result, in 2020, these processes led to an 
increase in electronic participation of cit-
izens in political governance. Electronic 
participation is the process of involving 
citizens in the process of making public 
decisions using this technology, for exam-
ple, through websites, social networks or 
text and instant messages. E-participation 
strengthens cooperation between govern-
ment and citizens by facilitating broad-
er public participation, analysis of large 
amounts of information received from 
citizens, and two-way communication be-
tween government and citizens. However, 
despite increased investment in digital 
technologies, this technology is not be-
ing fully used by Governments to expand 
e-participation.

Research Method

The research method consists of a re-
view of scientific articles, as well as an 
analysis of statistical indicators and a 
comparative analysis of the use of digital 
technologies in the political participation 
of Great Britain and Kazakhstan. The study 
is descriptive in nature and is based on 
the results of previously published works 
in both statistical and comparative analy-
sis. The literature review was conducted in 
several databases: The Cochrane Library, 
Elsevier, Academic.edu , Research gate. Af-
ter a bibliographic review, articles with the 
best methodological base on the research 
topic were selected. Conference materials, 
collections and government reports on the 
implementation of digital technologies 

in the political sphere were also used for 
analysis.

Literature Review

One of the first to define the concept 
of “political participation” were Verb S. and 
Ni N.H. According to the authors, political 
participation was defined as “the activity 
of private individuals, more or less direct-
ly aimed at influencing the selection of 
government personnel or the actions they 
take” [1, p. 2]. However, since then, there 
have been significant changes in terms of 
both its structure and its scale. According 
to some authors, going beyond the pre-
vious differences between conventional 
and non-traditional, political participa-
tion now manifests itself in a wide variety 
of individualized, creative, expressive and 
everyday forms of interaction with social 
and political problems [2, p.14], [3, p.349]. 
Indeed, the very concept of political partic-
ipation has undergone significant chang-
es in recent years to accommodate these 
changes: van Dett’s “conceptual map of 
participation” now offers a tool for defin-
ing any emerging activity as being inside 
or outside one of the four main categories 
of participation [3, p.351]. However, the 
question remains whether and how the 
emerging forms of participation represent 
the emergence of more comprehensive 
forms of participation. 

The study by Theoharis Y., de Moor J., 
van Det J.V. examines whether the expan-
sion of political participation represents a 
continuation of the previous logic of par-
ticipation in new forms and regimes or a 
more fundamental shift in how citizens 
participate in politics [4, p.31]. One of the 
most famous places to expand citizen par-
ticipation today relies on online means. 
According to research by Earl J., Kimport K. 
online participation, as it is often called, in-
volves a wide range of activities that range 
from fairly static posting of political con-
tent on government forums to signing a 

Fazylzhan D.



105https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Comparative Analysis of Political Participation in the Context of the Spread of Digital Technologies 
Based on the Study of the Experience of the uk and Kazakhstan

petition on a “petition repository website” 
such as Change.org, to interactive actions 
such as responding to a local to a repre-
sentative on Twitter or posting a request 
for support on a question of interest on 
Facebook [5, p.123], [6, p.71], [7, p.3]. 

Gibson R., Kantiyoh M., Bimber B., Stoll 
K., Flanagin A.J., Hirsalla F., van Zoonen L., 
Auxerre J., Huget M., Marien S. note that 
the hybridization of some online and of-
fline forms of participation and the in-
creasing blurring of boundaries between 
these spheres when it comes to political 
organization have provided that online 
activity and offline activity are now closely 
intertwined. At the same time, several ap-
proaches to online participation consider 
it a continuation of some offline actions in 
the online sphere [8, p.701], [9, p.72], [10, 
p.481], [11, p.91]. 

According to R. Schroeder, the integra-
tion of digital technologies into a demo-
cratic context has changed the political en-
vironment in terms of content and format 
diversification. It is noted that social net-
works such as blogs, Facebook and Twitter 
open up additional opportunities for po-
litical participation. This article is intended 
to contribute to the literature by analyzing 
the impact of digital media in the context 
of their role in changing approaches to po-
litical organization and campaigns, with an 
emphasis on a case study of British politics 
[12, p.168].

The use of social media to participate 
in politics may indicate more fundamental 
changes. The technological possibilities of 
Web 2.0 technologies have changed the 
landscape of participation, and various 
forms of participation can indeed offer 
completely new opportunities for partici-
pation in politics. In particular, the authors 
emphasize the unique characteristics of 
what has been called “digital network par-
ticipation”, defined as “network personal-
ized action based on mass media, which is 
carried out by individual citizens with the 
intention of demonstrating their own mo-

bilization and activating their social net-
works in order to raise awareness or exert 
social and political pressure to solve social 
or political problems” [13, p.6].

Several studies use the concept of dig-
ital network participation and the type of 
activity, including in the context of mo-
bilization, inequality of participation, the 
consequences of selective influence on 
participation and youth activism [14, p. 11]. 
Moreover, it has been shown that manifes-
tations of digital participation are crucial 
for the formation of political self-esteem, 
such as political self-efficacy and interest, 
strengthening of political self-representa-
tion of people in social networks and their 
public commitment to their image of po-
litically active [15, p.429]. Thus, digital par-
ticipation has many manifestations, which 
can range from loud, symbolic and inter-
active (for example, attaching #MeToo to 
a political message on Twitter, identifying 
with #ClimateChangeIsReal by changing 
your Facebook profile and to less intense 
actions, such as comments via tweet to an 
ongoing public discussion on a political is-
sue [16, p.276].

Results and Discussion

Participation in political life on the In-
ternet is part of civic engagement, and its 
main actions, such as the dissemination of 
political information, are aimed at influenc-
ing government actions and policy-mak-
ing. The United Nations measures and 
ranks member countries by the use of dig-
ital technology infrastructure to transmit 
government information to citizens. This 
includes providing information about pol-
icies and budgets, consulting with citizens 
in the policy-making process, and enabling 
people to make their own contribution to 
the public decision-making process. The 
survey results are intriguing because they 
show that e-participation varies signifi-
cantly around the world, but at the same 
time there are countries with different in-



106     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

come levels, democracy and technological 
infrastructure that rank side by side. There 
is a limited amount of research on a global 
scale to give an idea of why e-participa-
tion differs in different countries. We will 
consider only two countries. In order to 
understand how actively the political par-
ticipation of citizens in the digital space is 
developed, it is important to understand 
what percentage of the population uses 
the Internet. 

According to the UK government re-
port called “Annual Estimates of Internet 
Use in the UK by Age, Gender, Disability 
and Geographical Location” 92% of adults 
in the UK are Internet users in 2020, com-
pared with 91% in 2019. Almost all adults 
aged 16 to 44 in the UK have recently used 
the Internet (99%), compared to 54% of 
adults aged 75 and over. Although there 
have been minor changes in Internet use 

by adults aged 16 to 44 in recent years, the 
proportion of people aged 75 and older 
who have recently become Internet users 
has almost doubled since 2013, from 29% 
to 54% in 2020. 6.3% of adults in the UK 
have never used the Internet in 2020, com-
pared to 7.5% in 2019 [17].

In comparison with the UK, Kazakhstan 
is certainly inferior, but the difference is not 
so high. In general, if we consider Kazakh-
stan from the point of view of digitaliza-
tion, then the country has a high potential 
and a developed structure. In Kazakhstan, 
the share of Internet users, as well as in the 
UK, has been growing every year. Accord-
ing to the latest results, the percentage of 
users across Kazakhstan is 88.2%, which is 
4% higher compared to the previous year. 
The leaders are the cities of Nur-Sultan, 
Almaty, and two regions: Karaganda and 
Pavlodar regions (see Table 1.).

Table 1. The share of Internet users from the total population aged 
a) Kazakhstan

  2018 2019 2020
The whole country 81,3 84,2 88,2
Akmola region 73,8 79,4 84,6
Aktobe region 81,1 85,7 88,0
Almaty region 85,3 85,4 88,7
Atyrau region 78,1 80,7 80,7
West Kazakhstan region 76,9 80,4 83,9
Zhambyl region 80,9 81,6 86,0
Karagandy region 73,9 80,5 93,1
Kostanay region 85,7 86,9 87,1
Kyzylorda region 77,7 77,9 80,0
Mangystau region 78,9 82,3 85,9
South Kazakhstan region - - -
Pavlodar region 83,3 85,7 93,0
North Kazakhstan region 77,0 81,2 88,9
Turkestan region 84,8 89,6 92,5
East Kazakhstan region 79,2 81,7 84,1
Nur-Sultan city 88,1 91,7 94,5
Almaty city 84,3 87,7 91,8
Shymkent city 80,0 80,1 82,3

Fazylzhan D.



107https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Source: Bureau of National Statistics of the Republic of Kazakhstan 
b) Great Britain 

2018 2019 2020
The whole country 89,8 90,8       91,2
North East 87,6 87,7 88,6
North West 89,0 90,0 91,0
Yorkshire and the Humber 87,9 89,8 90,7
East Midlands 88,4 89,9 91,3
West Midlands 88,7 88,7 90,9
East of England 90,6 92,0 92,2
London 92,6 93,0 94,9
South East 92,0 93,0 94,2
South West 89,8 92,3 93,3
Wales 88,9 89,6 90,2
Scotland 89,2 89,6 91,3
Northern Ireland 85,6 86,7 88,0

Source: UK Bureau of National Statistics 
In the UK, unlike Kazakhstan, the devel-

opment of political participation by means 
of digital technologies began much earli-
er. One of the main differences is that in 
the UK there was an experience of online 
voting during elections. Also, the election 
law has been changed to allow local au-
thorities to experiment with various forms 
of electronic voting. State-funded pilot 
projects that tested various types of elec-
tronic voting were first conducted in local 
government elections in 2000 and were 
significantly expanded in local elections 
in May 2002 to include remote electronic 
voting. In England, pilot voting was held 
in May from 2000 to 2006. In 2000 and 
2004, the London mayoral elections and in 
2004, the elections to the European Parlia-
mentary Assembly were counted using an 
optical scanning voting system [18, p.63]. 
In both elections, some editing of the de-
sign of the ballots was required to facilitate 
electronic counting of votes, although they 
differed only slightly from the previous 
ballots in the style of “cross-marking”. In 
their more limited form, these pilot proj-
ects provided for the provision of comput-
er terminals at polling stations. However, 

there have also been numerous pilot proj-
ects of “multi-channel” electronic voting, 
allowing voters to vote remotely via the In-
ternet, phone or SMS, often with the pos-
sibility of pre-voting before polling day. 
The most systematic piloting of electronic 
voting in the United Kingdom took place 
in Swindon, where remote voting projects 
were conducted at polling stations via the 
Internet, telephones and digital televi-
sion, as well as the use of mobile kiosks 
for electronic voting and laptops at polling 
stations. Despite the fact that the reviews 
of these elections were positive, the eval-
uation reports of the Election Commission 
(electroalcommission.org.uk ) testified to 
extreme disappointment, pilot projects of 
electronic voting had practically no effect 
on turnout [19, p.3]. 

According to some researchers, the 
biggest challenge when using digital tech-
nology in political processes is the follow-
ing:  

- it is necessary to create an IT system 
that should verify the identity of about 50 
million users within 15 hours; 

- the IT system should anonymously 
register votes so that it is impossible to 

Comparative Analysis of Political Participation in the Context of the Spread of Digital Technologies 
Based on the Study of the Experience of the uk and Kazakhstan



108     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

establish a connection between the con-
firmed personalities and the votes cast;

- to store data on these votes in such a 
way as to ensure independent verification 
and verification after the election and in a 
form that absolutely cannot be changed or 
manipulated after the fact;

- to ensure absolute reliability, without 
any possibility of hacking, penetration or 
even just a failure during the voting period. 

Experts note that even a small failure 
in any of these points will undermine one 
of the foundations of the governance sys-
tem — the recognition of the democratic 
legitimacy of the government [18, p.65], 
[20, p.29].

Kazakhstan also amended the law in 
March 2004 to allow electronic voting. The 
electronic voting system “Sailau” was first 
deployed in Kazakhstan during the parlia-
mentary elections in September 2004 [21]. 
Within a short time, the system has un-
dergone modifications and improvements 
concerning both hardware and software. It 
should be noted that at that time the intro-
duction of electronic voting systems was 
considered in Kazakhstan as part of the 
e-governance agenda along with the pro-
motion of various technological solutions 
in the field of public administration, such 
as, for example, e-public procurement, 
e-cooperation, e-education and other re-
lated platforms. Practically all interested 
parties considered it as part of nation-
wide digital administrative reforms aimed 
at improving the efficiency of state insti-
tutions and reducing huge public funds 
[22, p.305]. Therefore, the introduction of 
electronic voting was carried out through 
traditional promotion channels, such as di-
rectives, resolutions and decrees of central 
state bodies, as well as in the field of elec-
tronic government.

An analysis of the experience of the 
two countries shows that in the case of 
Kazakhstan, the electronic voting system 
is technically considered “insufficiently 
implemented” to be fully implemented in 

national elections. It is interesting to note 
that from the point of view of software 
developers, trust in electronic voting is a 
context-dependent political phenome-
non, since technologies “have no limits of 
perfection”, but there is always a technical 
possibility to manipulate election results, 
regardless of whether we believe in tech-
nology or not. Thus, the public sector and 
civil society are obliged to ensure proper 
verification of such systems at all stages: 
procurement of equipment and software, 
verification of software source codes, se-
lection and summing up procedures, etc. 
The experience of both countries shows 
that there is always a potential problem, 
since it is impossible to exclude the risk of 
manipulating the results of voting in elec-
tronic voting. 

Political participation in the application 
of digital technologies is also actively used 
in calls for political action. So in the UK, co-
median Eddie Izzard sent only one tweet 
with #GE2015 a week before the election, 
expressing his personal opinion about 
why he is #NotVotingUkip. His post was 
retweeted 769 times, as a result of which, 
this led to the appearance of a category of 
citizens supporting his position. @Robert-
sonSteff, the account of a citizen speaking 
for the Scottish National Party, sent just 10 
tweets. However, one in particular with an 
image of her daughter waving the Scot-
tish flag received 1,125 retweets. Despite 
the fact that @RobertsonSteff had only 
418 subscribers (compared to 3.7 million 
at @EddieIzzard), this led to the popular-
ity of this party among citizens. There are 
many such examples when civil activists 
or just citizens used digital technologies 
and social networks to exercise their right 
to political participation. The analysis also 
showed that in the UK, some policy areas 
related to digital technologies have been 
delegated to the delegated leadership and 
fall under the digital strategies of decen-
tralized governments, namely the digital 
strategy of Scotland, the digital strategy 

Fazylzhan D.



109https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

of Wales, the digital strategy of Northern 
Ireland.  

There was also a similar situation in 
Kazakhstan, when the population ex-
pressed their support for the state through 
hashtags: #Kazakhstan, #bizbirgemiz. 
In particular, #bizbirgemiz was popular 
during the coronavirus pandemic, which 
carried a sense of support for the whole 
country. Another hashtag with a more po-
litical basis is #zhanakazakhstan. In this 
case, how to perceive this hashtag de-
pends on the context itself, since it can 
contain both positive and negative mean-
ings. In the course of the analysis, it can 
be seen that in both countries the partic-
ipation of citizens in social networks has 
increased other types of civic activity, for 
example, helping to organize protests and 
fueling interest in politics, even if it does 
not manifest itself in traditional forms of 
participation. However, it has been found 
that policies implemented on the Internet 
are more susceptible to “filter bubbles” 
that limit participants’ exposure to oppos-
ing views and thus contribute to polariza-
tion.

Conclusion

Digital technologies have changed 
our lives and will continue to do so. Ka-
zakhstan’s economic future, jobs, wages, 
prosperity, national security, cost of living, 
productivity, ability to compete globally 
and our geopolitical position in the world 
depend on the constant and growing suc-
cess in the field of digital technologies. 
That is why the country should strengthen 
its position in the development of digital 
technology, and therefore it is important 
to study the experience of other coun-
tries. Kazakhstan, in comparison with other 
Central Asian countries and even Russia, 
already have good platforms for govern-
ment institutions and for citizens. In the 
end, it becomes clear that politicians on 
both sides need to look more consistently 

at the relationship between political par-
ticipation and technology. Research shows 
that there has been a surge of interest in 
this topic, and, in particular, there is a de-
sire in the United Kingdom to enact reg-
ulation in order to “set a global standard 
for a risk-based, proportionate regula-
tory framework”.  While our analysis has 
demonstrated a degree of consistency in 
the values and ideals that politicians pro-
mote and seek to protect, we have also 
identified areas of inconsistency and ten-
sion that, if not addressed, could lead to 
regulatory difficulties. 

List of literature
 

1 Verba S., Ni N.H. Participation in America: 
Political democracy and social equality // Chica-
go: University of Chicago Press. – 1972. – p. 2.

2 Norris P. The Democratic deficit: A new 
look at critical citizens // Cambridge: Cam-
bridge University Press. – 2011. – p. 14. 

3 vann Det J.V. Conceptual map of politi-
cal participation // The Act of Politics. – 2014. 
- №49 (3). – Pp. 349-67.

4 Teoharis Yu., de Moor J., van Det J.V. Dig-
ital network participation and lifestyle politics 
as new ways of political participation // Politics 
and the Internet. – 2019. – №13(1). – Pp. 30-53.

5 Earl J., Kim K. Social change through digi-
tal technologies: Activism in the Internet Age // 
Cambridge: MIT Press. – 2011. – pp. 123 – 178. 

6 Dennis J. Beyond Activism: Political Partic-
ipation in Social Networks // London: Palgrave 
Macmillan. – 2019. – pp. 71-93.

7 Koch-Michalska K., Lilleker D. Digital pol-
itics: mobilization, involvement and participa-
tion // Political communication. – 2017. – №34 
(1). – Pp. 1-5.

8 Gibson R., Kantiyoh M. Conceptualization 
and measurement of participation in the Inter-
net age: Is political activity on the Internet really 
different from participation in real life? // Jour-
nal of Politics. – 2013. – №75(3). – Pp. 701-16.

9 Bimber B., Stoll K., Flanagin A.J. Techno-
logical changes and the changing nature of 
political organization // in the Routledge Hand-
book on Internet Policy, ed. by A. Chadwick and 
P.N. Howard. Oxon. – 2009. – pp. 72-85.

10 Hirsala F., van Zoonen L.  Beyond the on-
line and offline separation: how the civic activity 

Comparative Analysis of Political Participation in the Context of the Spread of Digital Technologies 
Based on the Study of the Experience of the uk and Kazakhstan



110     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

of young people online and offline converge // 
Computer Review of Social Sciences. – 2011. – 
№29(4). – Pp. 481-98.

11 Chaucer J., Huget M., Marion S. Is online 
participation different from offline participa-
tion? latent class analysis of participation types 
and their stratification // Quarterly political 
studies. – 2013. – №66(1). – Pp. 91-101.

12 Schroeder R. Rethinking digital media 
and political changes // Convergence. – 2018. 
- №24(2). – Pp. 168 – 183.

13 Theoharis Yu. Conceptualizing digital 
network participation // Social networks + soci-
ety. – 2015. – p. 6 -13.

14 Lane D.S., Lee S.S., Liang F., Kim D.H., 
Sean L., Weeks B.E. Expression in social net-
works and political personality // Journal of 
Communications. – 2019. – №69(1). – Pp. 1-72.

15 Nalti P., Teoharis Yu., Popa S.A., Parnet O., 
Benoit K. Social networks and political communi-
cation in the elections to the European Parliament 
// Electoral studies. - 2016. –No.44. – pp. 429-444.

16 Suk J., Abhishek A., Zhang Yu., An S.Yu., 
Correa T., Garlow K., Shah D.V. #MeToo, net-
work recognition and joint actions: how “em-
powerment through Empathy” launched the 
social Movement // Computer Review of Social 
Sciences. – 2021. – №39(2), - Pp. 276-294. dpi: 
10.1177/0894439319864882. 

17 UK Bureau of National Statistics, Internet 
usage in the UK; annual estimates by age, gen-

der, disability and geographical location, [Elec-
tronic resource], URL: file:///C:/Users/makon/
Downloads/Internet%20users,%20UK%202020.
pdf (accessed: 6 April 2021).  

18 Brundage J. Political discussion and the 
use of news in the modern public sphere: “ac-
cessibility” and “passability” of the Internet // 
Clarity – The Public. - 2010. – No. 17. – pp. 63-82.

19 Chadwick A. The cycle of political in-
formation in a hybrid news system: the Prime 
Minister of Great Britain and the BullyGate case 
// International Journal of Press and Politics. - 
2011. – No. 16. – pp. 3-29.

20 Kapsa I. Electronic forms of political par-
ticipation in the UK – intentions and experience 
// Przegląd Politologiczny. – 2019. – №3(19). – 
Pp. 29 – 32.

21 Saylau Electoral Information System, 
website of the Central Election Commission of 
Kazakhstan, [Electronic resource], URL: http://e.
gov.kz/wps/portal/Content?contentPath=/li-
brary2/3_vlast/elections/article/473&lang=en 
(дата обращения: 21 апреля 2019). 

22 Kassen M. Politicization of the rejection 
of electronic voting: reflections from Kazakh-
stan // Transformation of government: people, 
process and politics. – 2020. – №14 (2). – Pp. 
305-330.

 INFORMATION ABOUT THE AUTHOR

Damir Fazylzhan  PhD student, Institute for Philosophy, Political Science and Religion Studies 
of the CS MSHE RK, Almaty, Kazakhstan

Дамир Фазылжан PhD докторант, ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 
институты, Алматы, Қазақстан

Дамир Фазылжан PhD докторант, Институт философии, политологии и религиоведения 
КН МНВО РК, Алматы, Казахстан

Fazylzhan D.



111https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

УДК 330.8                                                  https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.10                                          

СОВРЕМЕННОЕ СОСТОЯНИЕ И ТЕНДЕНЦИИ 
РАСПРОСТРАНЕНИЯ КОРРУПЦИИ 

В РЕСПУБЛИКЕ КАЗАХСТАН*

1 И.Д. Тургель, 2 И.Е. Дигель, 3 А.Б. Жанбозова

АННОТАЦИЯ
Статья посвящена анализу состояния распространения кор-
рупции в Казахстане. Актуальность исследования обусловле-
на необходимостью совершенствования национальной анти-
коррупционной политики на основе анализа современного 
состояния и тенденций распространения коррупции в Казах-
стане. Цель статьи –  на основе анализа криминальной стати-
стики по коррупционным деяниям, а также международных 
индексов оценки коррупциогенности и результатов социоло-
гических исследований коррупции в Казахстане, выявить ос-
новные тенденции распространения коррупции и дать оцен-
ку сложившейся ситуации. В статье использован системный 
подход к анализу состояния распространенности коррупции, 
основанный на применении количественных и качественных 
методов анализа. Анализ проводился по регионам и по уров-
ням власти, по конкретным властным институтам и отдельным 
сферам социальной активности. Результаты исследования 
представляют оценку современного состояния коррупции в 
Казахстане с определением коррупционных тенденции в от-
раслевом и региональном разрезе и могут быть интересны 
широкому кругу лиц, интересующихся данной темой. 

Ключевые слова: коррупция, антикоррупционная полити-
ка, индекс восприятия коррупции, индекс сдерживания кор-
рупции, коррупционные преступления, взятка, коррупцион-
ные тенденции.

1Уральский федеральный 
университет,
г. Екатеринбург, Россия

2, 3 Институт экономики 
КН МНВО РК, 
Алматы, Казахстан

Автор-корреспондент: 
А.В. Жанбозова  
aksaulew@mail.ru

Ссылка на данную статью: 
Тургель И.Д., Дигель И.Е.,
Жанбозова А.Б.
Современное 
состояние и тенденции 
распространения 
коррупции в Республике 
Казахстан // Адам әлемі. – 
2022. – № 3 (93).   
– С. 111-119.

* Информация о финансировании: Данное исследование финансируется Комитетом науки 
Министерства образования и науки Республики Казахстан (грант № AP08856570 «Социо-
культурные факторы коррупции и концепция формирования антикоррупционной культуры 
в казахстанском обществе»).

Қазақстан Республикасындағы жемқорлықтың заманауи ахуалы мен үрдістері

Аңдатпа. Мақала Қазақстандағы сыбайлас жемқорлықтың таралу жағдайын талдауға 
арналған. Зерттеудің өзектілігі сыбайлас жемқорлыққа қарсы ұлттық саясатқа аналитикалық 
қолдау көрсету қажеттілігімен түсіндіріледі. Мақаланың мақсаты – сыбайлас жемқорлықтың 
таралуының негізгі үрдістерін анықтау және сыбайлас жемқорлық әрекеттері бойынша 
қылмыстық статистиканы, сондай-ақ сыбайлас жемқорлық әлеуетін бағалаудың халықаралық 
индекстерін және Қазақстандағы сыбайлас жемқорлық жөніндегі әлеуметтік зерттеулердің 
нәтижелерін талдау негізінде ағымдағы жағдайды бағалау. Мақалада талдаудың сандық 
және сапалық әдістерін қолдануға негізделген сыбайлас жемқорлықтың таралуын талдаудың 



112     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

жүйелі тәсілі қолданылды. Талдау аймақтар мен басқару деңгейлері, нақты мемлекеттік 
институттар және әлеуметтік қызметтің жекелеген бағыттары бойынша жүргізілді. Зерттеу 
нәтижелері салалық және аймақтық кескіндегі сыбайлас жемқорлық үрдістерін анықтаумен 
Қазақстандағы сыбайлас жемқорлықтың қазіргі ахуалының бағасын көрсетеді және осы 
тақырыпқа қызығушылық танытқан адамдардың кең ауқымын қызықтыруы мүмкін.

Түйін сөздер: сыбайлас жемқорлық, сыбайлас жемқорлыққа қарсы саясат, сыбайлас 
жемқорлықты қабылдау индексі, сыбайлас жемқорлықты тежеу ​​индексі, сыбайлас жемқорлық 
қылмыстары, парақорлық, сыбайлас жемқорлық үрдістері.

Current Status and Trends of Corruption in the Republic of Kazakhstan

Abstract. The article is devoted to the analysis of the state of the spread of corruption in 
Kazakhstan. The relevance of the study is due to the need to provide analytical support to the 
national anti-corruption policy. The purpose of the article is to identify the main trends in the spread 
of corruption and assess the current situation based on the analysis of criminal statistics on acts 
of corruption, as well as international indices for assessing the corruption potential and the results 
of sociological studies of corruption in Kazakhstan. The article uses a systematic approach to the 
analysis of the prevalence of corruption, based on the use of quantitative and qualitative methods of 
analysis. The analysis was carried out by regions and by levels of government, by specific government 
institutions and individual areas of social activity. The results of the study present an assessment of 
the current state of corruption in Kazakhstan with the definition of corruption trends in the sectoral 
and regional context and may be of interest to a wide range of people interested in this topic.

Key words: Corruption, Anti-Corruption Policy, Corruption Perception Index, Corruption 
Deterrence Index, Corruption Crimes, Bribery, Corruption Tendencies.

Введение

В последнее время в научной лите-
ратуре наблюдается рост эмпирических 
исследований феномена коррупции. 
Актуальность этих исследований обу-
словлена внушительными показателя-
ми последствий коррупционных пре-
ступлений. По подсчетам ООН, общая 
сумма взяток в мире достигает 1 трлн. 
долл. США в год, а совокупные потери 
государств в результате коррупции со-
ставляют 2,6 трлн. долл. США в год, что 
превышает 5% мирового ВВП. В то же 
время в развивающихся странах, к ко-
торым относится и Казахстан, потери, 
связанные с коррупцией, превышают 
объемы официальной помощи на цели 
развития в 10 раз [1]. Высокий уровень 
предполагаемой коррупции в Казахста-
не, о чем свидетельствует низкий Индекс 
восприятия коррупции Transparency 
International, требует разработки более 
эффективных мер по противодействию 
и пресечению коррупционных являе-
ний. Такие разработки должны осно-

вываться на результатах объектовной 
оценки состояния распространенности 
коррупции в Казахстане. 

Методология 

Объектами анализа выступила кри-
минальная статистика коррупционных 
преступлений, данные международных 
агентств, а также результаты социоло-
гических исследований в области кор-
рупции. В статье использован системный 
подход к анализу состояния распростра-
ненности коррупции, что обусловлено 
необходимостью сглаживания недостат-
ков используемых данных. Криминаль-
ная статистика коррупционных престу-
плений не может дать объективных пред-
ставлений о масштабах их распростране-
ния, однако позволяет оценить структу-
ру и динамичность этих преступлений. 
Международные индексы не зависят от 
властных структур, но в то же время не 
различают разные виды коррупции, что 
важно для эффективной антикоррупци-
онной политики. Что касается расши-

Тургель И.Д., Дигель И.Е., Жанбозова А.Б.



113https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Современное состояние и тенденции распространения коррупции в Республике Казахстан

ренных социологических исследований, 
то в них могут быть различия в охвате и 
сравнительном качестве. Поэтому учет 
и анализ всех рассматриваемых данных 
способны дать объективную оценку со-
стояния коррупции в Казахстане.

Горизонтальный анализ был исполь-
зован для выявления тенденций и оцен-
ки изменения количества коррупцион-
ных нарушений в Казахстане за послед-
ние пять лет. Для изучения структурной 
динамики этих преступлений использо-
вался метод вертикального анализа. Для 
упрощения аналитического процесса и 
быстрого ознакомления анализа исполь-
зованы методы табличного и графиче-
ского отображения данных. При анализе 
индексов также был использован  метод 
сопоставления данных для определения 
позиции Казахстана по сравнению с дру-
гими странами. Для анализа  результатов 
социологических исследований исполь-
зовались методы обобщения и синтеза. 

Информационной базой исследова-
ния выступили данные Комитета по пра-
вовой статистике и специальным учетам 
Генеральной прокуратуры РК, ежегод-
ные международные отчеты (Индекс 
восприятия коррупции Transparency 
International, Индекс сдерживания кор-
рупции Всемирного банка), Националь-
ный доклад о противодействии кор-
рупции РК, а также отчет Transparency 
International «Мониторинг состояния 
коррупции в Казахстане за 2020 год».

Основная часть

В последние годы меры по борьбе с 
коррупцией в Казахстане заметно уси-
лились и приобрели наиболее систем-
ный характер. О позитивных результатах 
предпринимаемых мер свидетельствует 
тенденция стремительного снижения 
количества выявленных коррупцион-
ных преступлений в стране (рисунок 1).

Примечание – составлено по данным Комитета по правовой статистике и специальным учетам ГП РК [2]

Рисунок 1 – Количество зарегистрированных коррупционных правонарушений 
в 2016-2020 гг., ед.

 

2807

2452
2375

2245
21932190

2290

2390

2490

2590

2690

2790

2016 2017 2018 2019 2020

Согласно представленным данным,  
за последние 5 лет количество корруп-
ционных преступлений в Казахстане 
снизилось почти на 22%. На рисунке 
2 представлена динамика изменений 
структуры данных преступлений за 
2016-2020 гг.

Анализ представленных данных по-
зволяет сделать неодназначные вы-
воды. Если за 2016-2020 годы в целом 
происходит плавное сокращение ко-

личества коррупционных правонару-
шений, то выявленнные факты по даче 
взятки увеличились на 116 % – с 290 
до 625 случаев. Доля преступлений по 
даче взятки с каждым годом увеличи-
вается, в 2020 году этот показатель со-
ставил 28,5% против 10,3% в 2016 году. 
За рассматриваемый период зареги-
стрированные факты получения взятки 
уменшились с 694 до 570 случаев, а их 
доля в общей структуре коррупцион-



114     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

ных преступлений начиная с 2018 года 
пошел на спад: с 33,8% до 26,0% в 2020 
году. В соответствии со статьями 366 и 
367 Уголовного кодекса РК, санкции по 
ним почти одинаковы. Однако, по под-
счетам компании AERC, в Казахстане за 

получение взятки наказывают более су-
рово, нежели за ее дачу. Исследователи 
такую практику связывают с политикой 
нетерпимости к коррупции в рядах го-
сударственных служащих, которые и яв-
ляются получателями взяток [3].

Примечание – составлено по данным Комитета по правовой статистике и специальным учетам ГП РК

Рисунок 2 – Структурная динамика изменения коррупционных правонарушений 
в 2016-2020 гг., ед.

На фоне роста количества фактов 
взяточничества, в 2020 году были вне-
сены поправки в некоторые законода-
тельные акты республики. В частности, 
ужесточена ответственность не только 
получателей взятки, но и взяткодателей 
и посредников. Кроме увеличения сро-
ков лишения свободы, возросли и раз-
меры кратных штрафов за дачу взятки. 
Теперь для дающих взятку (до 50 МРП) 
минимальный размер кратного штра-
фа увеличен вдвое - с 10-кратного до 
20-кратного. Вдвое увеличен порог 
кратного штрафа для посредников - от 
10-кратной до 20-кратной. Кроме того, 
в 2021 г. принято постановление Пра-
вительства о новой системе поощрения 
граждан за сообщения о фактах корруп-
ции, согласно которой сумма вознаграж-
дения стала дифференцированной. По 
коррупционным преступлениям, по ко-

торым сумма взятки или причиненного 
ущерба либо стоимость представленных 
льгот или оказанных услуг не превышает 
1000 МРП, сумма вознаграждения в за-
висимости от категории преступления 
- небольшой, средней тяжести, тяжкие 
и особо тяжкие составляет от 30 до 100 
МРП. Если сумма взятки или причинен-
ного ущерба превышает 1000 МРП, воз-
награждение составит 10 процентов от 
суммы, но не более 4000 МРП [4]. Со-
гласно Закону РК «О противодействии 
коррупции», лицо, сообщившее о фак-
тах коррупции, не только поощряется 
денежными средствами, но и находится 
под защитой государства, т.е. имя сооб-
щителя является государственным секре-
том [5]. На наш взгляд, необходимо при-
ложить усилия для формирования анти-
коррупционного поведения среди обу-
чающихся посредством внедрения соот-

 

405
245 228 243 268

200
271 239 327 316

558

388 366 283 193

93

60 80 79
87

694

812 802 649
570

290
338 339

440 625

47
95 81 44 42

481

191
189

140 58

14

22
15

8 11

25

30 36
32 23

2016 2017 2018 2019 2020

Другие

Бездействие по службе 

Служебный подлог 

Посредничество во взяточничестве

Дача взятки 

Получение взятки 

Превышение власти или должностных 
полномочий,  злоупотребление властью

Злоупотребление должностными 
полномочиями

Мошенничество

Присвоение или растрата вверенного 
чужого имущества 

Тургель И.Д., Дигель И.Е., Жанбозова А.Б.



115https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ветствующих обязательных компонентов 
в образовательный и воспитательный 
процессы. Подобные меры должны осу-
ществляться паралельно с процессом со-
вершенствования формальных методов 
методов борььбы коррупцией. Эти меры 
в краткосрочной перспективе могут 
способствовать увеличению раскрыва-
емости фактов коррупционных деяний, 
в долгосрочной – сокращению и пред-
упреждению подобных преступлений.

По данным Агентства РК по противо-
действию коррупции, наиболее коррум-
пированными отраслями в Казахстане 
являются сельское хозяйство, образо-
вание, ЖКХ, социальное обеспечение и 
здравоохранение [6]. Однако, крупней-

шие отрасли, включая нефтегазовую, 
финансовую и строительную, остают-
ся вне внимания антикоррупционного 
органа [7]. Существование подобной 
точки зрения уже ставит под сомнение 
правомерность ориентации на стати-
стику правоохранительных органов. К 
тому же, латентный характер таких дан-
ных позволяет лишь обозначить кон-
туры сложившейся ситуации. Поэтому 
целесообразно обратиться к данным 
распространенных глобальных инстру-
ментов оценки коррупции междуна-
родными организациями, которые по-
зволяют оценивать действительную эф-
фективность проводимых мер и реформ 
в стране (рисунок 3).

Составлено по данным источника [8,9].

Рисунок 3 – Динамика Индекса Восприятия Коррупции и Индекса сдерживания коррупции 
в РК за 2012-2021 годы

 

19,0 19,0

22,6
19,7 20,7 20,2

36,1

44,2

39,9

18

23

28

33

38

43

2012 2013 2014 2015 2016 2017 2018 2019 2020 2021

Индекс восприятия коррупции Индекс сдерживания коррупции 

Индекс восприятия коррупции (ИВК), 
рассчитываемая международной орга-
низацией Transparency International, со-
ставляется по данным опросов, которые 
проводятся среди специалистов в дело-
вой сфере, опросы проводят независи-
мые организации, занимающиеся ана-
лизом бизнес-среды и государственного 
управления [10]. Итак, в период с 2012 
по 2015 гг. значение индекса для Казах-
стана колебалось вокруг 28, однако на-
чиная с 2016 г. наблюдается тенденция 
к увеличению, что говорит об ослабле-
нии коррупционной экосистемы в Ка-
захстане. Показатель 2020 г. – 38 – наи-

больший для стран Центральной Азии, 
а также для Казахстана за весь период 
расчёта показателя. 

Рост позиций Казахстана в рейтинге 
на фоне негавтиных последствий панде-
мии произошел в результате цифрови-
зации и упрощения сферы государствен-
ных услуг, а также внесения поправок по 
усилению ответственности за корруп-
цию.  Однако, в рейтинге 2021 года Ка-
захстан набрал на один пункт меньше, 
расположившись на 102 месте среди 180 
государств (в 2020 г. на 94 месте). Равно-
значное количество баллов с Казахста-
ном набрали такие страны как Гамбия 

Современное состояние и тенденции распространения коррупции в Республике Казахстан



116     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

и Шри-Ланка. Несмотря на некоторые 
улучшения за последнее десятилетие в 
целом, показатель Казахстана в сфере 
борьбы с коррупцией по-прежнему зна-
чительно ниже среднемирового. 

Индекс сдерживания коррупции раз-
рабатываемый Всемирным банком в рам-
ках оценки «Индикаторов государствен-
ного управления», отражает восприятие 
того, в какой степени государственная 
власть используется для личной выгоды, 
включая как мелкие, так и крупные формы 
коррупции, а также «захват» государства 
элитами и частными интересами. Индекс 
включает показатели, измеряющие вос-
приятие коррупции в обществе, степень 
использования государственной власти в 
корыстных целях, существование корруп-
ции на высоком политическом уровне, 
степень участия элит в коррупции, влия-
ние коррупции на развитие экономики и 
так далее. При измерении используется 
шкала от – 2,5 до 2,5, где минимальный 
показатель означает наибольшее корруп-
ционное воздействие, а максимальный – 
наименьшее коррупционное воздействие 
[11]. Дания возглавляет рейтинг с пока-
зателем 100%. Кроме нее в десятку лиде-
ров входят Финляндия,Сингапур, Новая 
Зеландия, Швеция, Норвегия, Швейцария 
Люксембург, Нидерланды, Лихтенштейн и 
Германия. Казахстан находится на 84 ме-
сте среди 211 государств и территорий с 
показателем 39,9 баллов. Среди стран СНГ 
Казахстан находится значительно выше, 
чем Молдова (30,3), Украина (23,6), Рос-
сия (19,23), уступая лишь Беларуси (48,08) 
и Армении (57,69). Наилучший показатель 
Казахстана в этом рейтинге за все время – 
44,2 балла – был достигнут в 2019 году [11]. 

С точки зрения получения наиболее 
развернутой оценки, в том числе по ре-
гиональной и «отраслевой» структуры 
коррупции интерес представляют резуль-
таты отчёта «Мониторинг состояния кор-
рупции в Казахстане за 2020 год», подго-
товленного местным представительством 
Транспаренси Интернейшнл. Методоло-

гия исследования подробно описана в от-
чёте, и включает опрос различных групп 
населения РК о коррупции, а также ана-
лиз их обращений в государственные ор-
ганы по борьбе с коррупцией.

По данным мониторинга состояния 
коррупции в Казахстане за 2020 год [12], 
по частоте случаев возникновения кор-
рупции оказалось возможным разде-
лить регионы на две группы: 

1) регионы, где реже среднего гражда-
не сталкиваются с необходимостью реше-
ния возникающих перед ними проблем 
неформальным (коррупционным) путём: 
Актюбинская область, Восточно-Казах-
станская область, г. Шымкент, Костанайская 
область, Северо-Казахстанская область, 
Мангистауская область, г. Нур-Султан, Тур-
кестанская область, Павлодарская область, 
г. Алматы, Акмолинская область;

2) регионы, где чаще среднего граж-
дане сталкиваются с необходимостью 
решения возникающих перед ними про-
блем неформальным (коррупционным) 
путём: Атырауская область, Кызылордин-
ская область, Карагандинская область, 
Западно-Казахстанская область, Алма-
тинская область, Жамбылская область. 

Карта на рисунке 4 позволяет выделить 
визуально регионы, в которых случаи кор-
рупции происходят чаще, чем в среднем 
по стране. Они выделены красным цве-
том. Другая группа выделена зелёным. 
Чаще, чем в среднем по республике, кор-
рупционные правонарушения или про-
ступки происходят в южных (кроме Турке-
станской области и г. Шымкент), централь-
ных и крайних западных областях.

Кроме географического распреде-
ления необходимо также учитывать 
распространённость коррупции в раз-
резе сфер деятельности государства, по-
скольку вполне вероятная ситуация, в 
которой в рамках одного института дея-
тельности государства условия для реа-
лизации коррупции будут более подхо-
дящими, чем в другом.

Согласно исследованию, наиболее 
часто случаи коррупции происходи-

Тургель И.Д., Дигель И.Е., Жанбозова А.Б.



117https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ли в следующих государственных уч-
реждениях: (1) Государственные поли-
клиники и больницы; (2) Полиция; (3) 
Управления земельных отношений; (4) 
Центры обслуживания населения; (5) 

Государственные детские сады; (6) Госу-
дарственные вузы. На долю данных го-
сударственных учреждений приходится 
~66% всех подобных правонарушений.

Примечание – источник [12]

Рисунок 4 – Частота коррупционных взаимодействий в государственных 
органах и учреждениях по регионам РК

Если наложить данные по сферам де-
ятельности на географический компо-
нент, то получится выделить наиболее 
коррумпированные сферы деятельно-
сти для каждого региона. В отчёте были 
выбраны 3 наиболее коррумпирован-
ные сферы государственных услуг насе-
лению в каждом регионе.

Таким образом, сферы деятельности, 
чаще других появляющиеся в ответах 
респондентов это:

1. Здравоохранение – 16 упоминаний.
2. Правоохранительные органы – 7 

упоминаний.
3. Дошкольное образование – 6 упо-

минаний.
4. Регулирование земельных отноше-

ний – 5 упоминаний.
То есть, с возможностями или необ-

ходимостью коррупционных действий 
граждане РК сталкиваются чаще всего в 
здравоохранении – практически во всех 
регионах. В около 40% регионов упомя-
нуты правоохранительные органы, до-
школьное образование или управления 
земельных отношений.

Если говорить не о засвидетельствован-
ных случаях, а о репутации государствен-
ных учреждений, то наиболее коррумпи-

рованными сферами среди тех респонден-
тов, кто с коррупционными проявлениями 
не сталкивался, считаются следующие:

1. Полиция – 37,2% респондентов от-
метили как коррумпированный институт.

2. Суд – 19,8%.
3. Больницы и поликлиники – 18,8%.
4. Управление земельных отношений 

– 15,1%.
5. Вузы – 14,3%.
6. Военкоматы – 13,1%.
7. Аппараты акиматов – 12,9%.
8. Прокуратура – 11,3%.
9. Налоговая служба – 11,1%.
Остальные ведомства были упомяну-

ты реже, чем в 10% случаев.
Наибольшее участие граждане и ком-

пании принимали в обсуждении законо-
проектов в сфере социального обеспече-
ния – 63,5 балла, экономики – 46,7 баллов, 
воинского учета и безопасности – 37,6 
баллов, культуры, религии, СМИ – 36 бал-
лов и промышленности – 36 баллов.

Заключение

Таким образом, можно сделать вы-
воды, что в целом за последние пять лет 

 

Современное состояние и тенденции распространения коррупции в Республике Казахстан



118     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

наблюдается тенденция на снижение 
коррупции, усиление восприимчивости 
населения к её проявлениям. Существует 
группа регионов, легко выделяемая по 
географическому признаку (Юг, Запад), 
в которых проблемы коррупции более 
серьёзны, чем в среднем по Казахста-
ну. Достаточно легко можно выделить 
и сферы государственной деятельности, 
наиболее подверженные коррупцион-
ным правонарушениям: это защита здо-
ровья и прав граждан, а также обслужи-
вание населения, включая дошкольное 
образование. В целом, коррупционные 
тенденции и в региональном разрезе 
также идут на спад, однако их объёмы 
в целом пока не позволяют говорить о 
низко коррупционной среде: примерно 
треть населения РК, в среднем, так или 
иначе вынужденно или по своей воле 
прибегает к неформальным путям взаи-
модействия с государственными структу-
рами. Восполнение указанных пробелов, 
а также повышение уровня восприятия 
коррупции казахстанцами до уровня 
среднемировых значений в долгосроч-
ной перспективе требует введения дру-
гих неформальных методов борьбы с 
коррупцией, в центре которых должно 
быть формирование нулевой терпимо-
сти к коррупционным проявлением сре-
ди молодого поколения через реформы 
систем образования и воспитания, что 
может служить дальнейшей темой ис-
следований в этом направлении. 

Список литературы 

1 Corruption is costing the global economy 
$3.6 trillion dollars every year // URL: https://
www.weforum.org/agenda/2018/12/the-global-
economy-loses-3-6-trillion-to-corruption-each-
year-says-u-n (дата обращения: 14.12.2021)

2 Статистические отчеты. Информа-
ционный сервис КПСиСУ ГП РК // URL: 
https://qamqor.gov.kz/portal/page/portal/
POPageGroup/Services/Pravstat (дата обра-
щения: 14.12.2021)

3 Айгазин Ж.Ж., Шакер М.С., Ыбраев Б.С. 
Взятка и наказание в Казахстане // Нур-Султан: 
Applied Economics Research Centre, 2022. – 27 с.

4 Об утверждении Правил поощрения 
лиц, сообщивших о факте коррупционного 
правонарушения или иным образом 
оказывающих содействие в противодействии 
коррупции. Постановление Правительства 
Республики Казахстан от 30 декабря 2015 
года № 1131. САПП Республики Казахстан 
2015 г., № 77-78-79, ст. 578.

5 О противодействии коррупции. Закон 
Республики Казахстан от 18 ноября 2015 
года № 410-V ЗРК. Ведомости Парламента 
РК 2015 г., № 22-II, cт. 147

6 Названы наиболее коррумпированные 
сферы в Казахстане за 2021 год.  // URL: https://
kursiv.kz/news/obschestvo/2021-12/nazva-
ny-naibolee-korrumpirovannye-sfery-v-kazakhs-
tane-za-2021-god (дата обращения: 15.01.2022)

7 Corruption perceptions index 2021 // URL: 
https://images.transparencycdn.org/images/
CPI2021_Report_EN-web.pdf (дата обращения: 
22.01.2022)

8 Corruption Perceptions Index. CPI Full 
Data Set // URL: https://www.transparency.org/
en/cpi/2020/index/nzl#  (дата обращения: 
22.01.2022)

9 Data Bank of the World bank // URL: 
https://databank.worldbank.org/databas-
es/control-of-corruption (дата обращения: 
22.01.2022)

10 Индекс восприятия коррупции // 
URL: https://transparency.org.ru/research/in-
deks-vospriyatiya-korruptsii/ (дата обращения: 
22.01.2022)

11 Worldwide Governance Indicators // 
URL: https://info.worldbank.org/governance/
wgi/Home/Documents#doc-intro (дата 
обращения: 25.01.2022)

12 Мониторинг состояния коррупции 
в Казахстане за 2020 год. Под ред. Шиян О. 
В. // Transparency International Kazakhstan. – 
Алматы. – 2021. – 586 с.

Transliteration

1 Corruption is costing the global economy 
$3.6 trillion dollars every year // URL: https://
www.weforum.org/agenda/2018/12/the-glob-
al-economy-loses-3-6-trillion-to-corruption-
each-year-says-u-n (date of access: 14.12.2021)

2 Statisticheskie otchety. Informacionnyj ser-
vis KPSiSU GP RK [Statistical reports. Information 
service of the KPSiSU GP RK] // URL: https://qa-
mqor.gov.kz/portal/page/portal/POPageGroup/
Services/Pravstat (date of access: 14.12.2021)

3 Ajgazin Zh.Zh., Shaker M.S., Ybraev B.S. 
Vzjatka i nakazanie v Kazahstane [Bribe and 
punishment in Kazakhstan] // Nur-Sultan: Ap-
plied Economics Research Centre, 2022. – 27 s.

Тургель И.Д., Дигель И.Е., Жанбозова А.Б.



119https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

4 Ob utverzhdenii Pravil pooshhrenija lic, 
soobshhivshih o fakte korrupcionnogo pra-
vonarushenija ili inym obrazom okazyvajushhih 
sodejstvie v protivodejstvii korrupcii. Postanov-
lenie Pravitel’stva Respubliki Kazahstan [On ap-
proval of the Rules for encouraging persons who 
report the fact of a corruption offense or other-
wise assist in combating corruption. Decree of 
the Government of the Republic of Kazakhstan] 
30 dekabrja 2015 goda № 1131. SAPP Respubliki 
Kazahstan 2015 g., № 77-78-79, st. 578.

5 O protivodejstvii korrupcii. Zakon Respub-
liki Kazahstan [On combating corruption. Law 
of the Republic of Kazakhstan] ot 18 nojabrja 
2015 goda № 410-V ZRK. Vedomosti Parlamen-
ta RK 2015 g., № 22-II, ct. 147

6 Nazvany naibolee korrumpirovannye sfery 
v Kazahstane za 2021 god. [The most corrupt ar-
eas in Kazakhstan for 2021 were named] // URL: 
https://kursiv.kz/news/obschestvo/2021-12/naz-
vany-naibolee-korrumpirovannye-sfery-v-kazakh-
stane-za-2021-god (date of access: 15.01.2022)

7 Corruption perceptions index 2021 // URL: 
https://images.transparencycdn.org/images/

CPI2021_Report_EN-web.pdf (date of access: 
22.01.2022)

8 Corruption Perceptions Index. CPI Full 
Data Set // URL: https://www.transparency.org/
en/cpi/2020/index/nzl#  (data obrashhenija: 
22.01.2022)

9 Data Bank of the World bank // URL: 
https://databank.worldbank.org/databas-
es/control-of-corruption (date of access: 
22.01.2022)

10 Indeks vosprijatija korrupcii [Corruption 
perception index] // URL: https://transparency.
org.ru/research/indeks-vospriyatiya-korruptsii/ 
(date of access: 22.01.2022)

11 Worldwide Governance Indicators // 
URL: https://info.worldbank.org/governance/
wgi/Home/Documents#doc-intro (date of ac-
cess: 25.01.2022)

12 Monitoring sostojanija korrupcii v Ka-
zahstane za 2020 god [Monitoring the state 
of corruption in Kazakhstan for 2020]. Pod red. 
Shijan O. V. // Transparency International Ka-
zakhstan. – Almaty. – 2021. – 586 s.

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ

Ирина Дмитриевна Тургель Д.э.н., профессор, Уральский федеральный университет, 
Scopus Author ID:6505743576; ORCID: https://orcid.org/0000-
0001-8647-7739, e-mail: turgel@k96.ru, Екатеринбург, Россия

Иван Евгеньевич Дигель магистр, младший научный сотрудник, Институт экономики 
КН МНВО РК  РК, Алматы, Казахстан, ivan.digel@gmail.com, 
https://orcid.org/0000-0003-2584-991

Аксауле Болатхановна Жанбозова Научный сотрудник, Институт экономики КН МНВО РК,     
Алматы, Казахстан, ORCID: https://orcid.org/0000-0002-
7143-5680; e-mail: aksaulew@mail.ru.

Ирина Дмитриевна Тургель Э.ғ.д., профессор, Орал федералдық университеті, Scopus 
Author ID: 6505743576; ORCID: https://orcid.org/0000-0001-
8647-7739, Екатеринбург, Ресей

Иван Евгеньевич Дигель Магистр, кіші ғылыми қызметкер, ҚР ҒЖБМ ҒК Экономики 
институты, Алматы, Қазақстан, ivan.digel@gmail.com, 
https://orcid.org/0000-0003-2584-9919,

Ақсәуле Болатханқызы Жанбозова Ғылыми қызметкер, ҚР ҒЖБМ ҒК Экономики институты, 
Алматы, Қазақстан, ORCID: https://orcid.org/0000-0002-
7143-5680; e-mail: aksaulew@mail.ru.

Irina Turgel Doctor of Economic Sciences, Professor, Ural Federal University, 
Scopus Author ID: 7005642258; ORCID: https://orcid.org/0000-
0001-8647-7739, E-mail: turgel@k96.ru, Yekaterinburg, Russia

Ivan Digel Мaster, Junior Researcher, Institute of Economics of the CS MSHE 
RK, Almaty, Kazakhstan, ivan.digel@gmail.com, https://orcid.
org/0000-0003-2584-9919, 

Aksaule Zhanbozova Researcher, Institute of Economics of the CS MSHE RK, Almaty, 
Kazakhstan, ORCID: 0000-0002-7143-5680; e-mail: aksaulew@
mail.ru.

Современное состояние и тенденции распространения коррупции в Республике Казахстан



120     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

УДК 167                                                  https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.11                                               

МЕТОДОЛОГИЯ РЕЛИГИОВЕДЕНИЯ В КОНТЕКСТЕ 
ЕСТЕСТВЕННОНАУЧНЫХ И СОЦИОГУМАНИТАРНЫХ 

ИССЛЕДОВАНИЙ*

А.Г. Косиченко 

АННОТАЦИЯ
Необходимость углубления исследований в области рели-
гиоведения очевидна: религия, несмотря на то что она в 
современном мире вытесняется из сферы общественной 
и государственной жизни, является важнейшим фактором 
стабильности общества и реализации геополитических ин-
тересов. Повысить уровень религиоведческих исследований 
невозможно без развития методологии этих исследований; 
в настоящее время уровень методологической культуры ре-
лигиоведения невысок. Но каким образом можно реализо-
вать цель повышения уровня методологии религиоведения, 
на какие достижения в области методологии науки следует 
ориентироваться, как превратить проблематику религиове-
дения в эффективные формы исследования самой этой про-
блематики? Анализ становления научной методологии, как 
в сфере естественных наук, так и в социогуманитарном зна-
нии; конкретизация принципа совпадения предмета и мето-
да исследования; раскрытие диалектики объекта и субъек-
та познания; соотнесение сущности религии с формами ее 
проявления в обществе и государстве; выявление основных 
тенденций развития религиозной ситуации в мире являются 
тематическими направлениями, погружение в которые по-
зволяет существенно повысить уровень методологической 
культуры религиоведения и как следствие – углубить иссле-
дования в сфере религиоведения.

Ключевые слова: метод, методология, религиоведение, на-
ука, исследование, человек, общество.

Институт философии, 
политологии и 
религиоведения КН МНВО 
РК, Алматы, Казахстан

Автор-корреспондент: 
А.Г. Косиченко, 
anatkosichenko@mail.ru

Ссылка на данную статью: 
Косиченко А.Г. 
Методология 
религиоведения в контексте 
естественнонаучных 
и социогуманитарных 
исследований // Адам 
әлемі. – 2022. – №3 (93). 
– C. 120-132.

* Статья подготовлена в рамках финансирования КН МОН РК (Грант №АР09260036 «Свет-
ские и религиозные ценности в современном Казахстане: взаимодействие и влияние на по-
литику РК в сфере религии»).  

Жаратылыстану және әлеуметтік-гуманитарлық зерттеулер контекстіндегі 
дінтанудың әдістемесі

Аңдатпа. Дінтану саласындағы зерттеулерді тереңдету қажеттілігі айқын: дін қазіргі за-
манда қоғамдық және мемлекеттік өмір аясынан ығыстырылып жатқанына қарамастан, қоғам 
мен қоғам тұрақтылығының ең маңызды факторы болып табылады. геосаяси мүдделерді 
жүзеге асыру. Бұл зерттеулердің әдістемесін жасамайынша, дінтану ғылымының деңгейін 
көтеру мүмкін емес; Қазіргі таңда дінтанудың әдістемелік мәдениетінің деңгейі төмен. 
Бірақ дінтану әдістемесінің деңгейін көтеру мақсатын қалай жүзеге асыруға болады, ғылым 

Дінтанулық және исламтанулық зерттеулер
Религиоведческие и исламоведческие исследования



121https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

әдістемесі саласындағы қандай жетістіктерді басшылыққа алу керек, дінтану мәселелерін бұл 
мәселені зерттеудің тиімді формаларына қалай айналдыруға болады? өзі? Жаратылыстану 
саласында да, әлеуметтік-гуманитарлық білімде де ғылыми әдістеменің қалыптасуын талдау; 
зерттеу пәні мен әдісінің сәйкестік принципін нақтылау; білім объектісі мен субъектісінің 
диалектикасын ашу; діннің мәні мен оның қоғамда және мемлекетте көріну формаларымен 
арақатынасы; дүниежүзіндегі діни ахуалдың дамуының негізгі тенденцияларын айқындайтын 
тақырыптық бағыттар болып табылады, олар дінтанудың әдіснамалық мәдениетінің 
деңгейін айтарлықтай арттыруға және соның нәтижесінде дінтану саласындағы зерттеулерді 
тереңдетуге мүмкіндік береді.

Түйін сөздер: әдіс, әдістеме, дінтану, ғылым, зерттеу, тұлға, қоғам

Methodology of Religious Studies in the Context of Natural Science and 
Socio-Humanitarian Research

Abstract. The need to deepen research in the field of religious studies is obvious: religion, 
despite the fact that it is being displaced from the sphere of public and state life in the modern 
world, is the most important factor in the stability of society and the realization of geopolitical 
interests. It is impossible to raise the level of religious studies without developing the methodology 
of these studies; currently, the level of methodological culture of religious studies is low. But how 
can the goal of raising the level of methodology of religious studies be realized, what achievements 
in the field of methodology of science should be guided by, how to turn the problems of religious 
studies into effective forms of research of this problem itself? Analysis of the formation of 
scientific methodology, both in the field of natural sciences and in socio-humanitarian knowledge; 
concretization of the principle of coincidence of the subject and method of research; disclosure 
of the dialectics of the object and subject of cognition; correlation of the essence of religion with 
the forms of its manifestation in society and the state; the identification of the main trends in 
the development of the religious situation in the world are thematic areas, immersion in which 
can significantly increase the level of methodological culture of religious studies and, as a result, 
deepen research in the field of religious studies.

Keywords: Method, Methodology, Religious Studies, Science, Research, Human, Society

Введение

Методология исследования пред-
ставляет собой важнейший момент в 
развитии любой науки. От методоло-
гического подхода к решению тех или 
иных проблем во многом зависит ре-
зультат самого исследования. Если ме-
тодология выбрана неверно, результат 
будет недостоверным; напортив, если 
методы, которыми исследуется пред-
мет, подобраны в соответствии с содер-
жанием предмета исследования, итоги 
работы будут вполне позитивны и до-
стоверны. Более того, методологи нау-
ки, как в ранний период ее развития, так 
и в современности, подчеркивают, что 
без верно найденного метода иссле-
дования невозможно и бессмысленно 
вообще что-либо изучать: мы не полу-
чим результата; знания, полученные вне 

верного метода, будут бессистемными, 
случайными и бесполезными. Исходя 
из столь важного значения методоло-
гии для развития любой науки, можно 
сделать вывод: исследование проблем 
религиоведения тем глубже, тем адек-
ватней предмету, чем более глубокой 
и богатой будет методология, исполь-
зуемая в этих исследованиях. Этим со-
ображением диктуется актуальность 
темы, исследуемой в данной статье. 
Новизна подхода состоит в понимании 
методологии религиоведения как про-
диктованной несколькими контекстами: 
принципом соответсвия предмета и ме-
тода исследования, обращением к сущ-
ности религии в сочетании с формами 
ее проявления в обществе и государ-
стве, тенденциями развития религиоз-
ной ситуации в современном мире. 

Методология религиоведения в контексте естественнонаучных и 
социогуманитарных исследований



122     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Методология

Предметом нашего исследования яв-
ляется методология религиоведения. И 
какими методами можно исследовать эту 
методологию? В первом приближении 
эти методы надо обозначить как над ме-
тодологические, методы изучения мето-
дов. То есть, мы предметом изучения де-
лаем методы. Как дальше будет показано, 
предмет исследования связан с методами, 
какими этот предмет только и может быть 
исследован. Само содержание предмета 
предопределяет и совокупность методов, 
адекватных исследованию именно это-
го предмета. Поскольку у нас предметом 
является методология религиоведения, 
то от содержания религии, от ее сущ-
ности, от форм ее проявления и зависит 
эта методология. Исторически проследив 
развитие научной методологии, обозна-
чив специфику естествознания и социо-
гуманитарных наук, одной из которых и 
является религиоведение, мы получаем 
возможность анализа собственно мето-
дологии религиоведения.

Методология научного познания: 
единство предмета и метода, 

эксперимент и  математизация

С самого начала своего существова-
ния наука Нового времени заботится о 
своем самообосновании, о выработке 
методов научного познания. Эта забота 
состоит в той последовательной работе 
первых ученых, философов и методо-
логов, когда они оправдывают научный 
способ отношения к природе и закла-
дывают фундамент научного познания: 
обосновывают методы науки, выделяют 
ее предмет, намечают ее цели и идеа-
лы. «У Кеплера, Галилея, Ньютона эм-
пирическое исследование идет рука об 
руку со стремлением ясно сознать сущ-
ность своей деятельности, и это стрем-
ление увенчалось блестящим успехом. 
Философия естественно-научного века 

– я подразумеваю, конечно, XVII столе-
тие – едва ли может быть отделена от 
естествознания. Но она также с успехом 
работает — стоит только вспомнить Де-
карта или Лейбница – и над выяснением 
естественно-научного метода» [1, с. 47].

Вкратце этот массив методологиче-
ских утверждений выглядит так. Человек 
не способен познать природу в ее це-
лостности и общности – это очень труд-
но и, пожалуй, невозможно. Поэтому 
надо отказаться от идеалов древности - 
познать нечто таким, каким оно является 
по существу. Сущность нельзя познать 
сразу и целиком. А познавать следует 
проявления этой сущности, т.е. явления 
– их познать можно. Познав же ряд явле-
ний, имеющих отношение к одной и той 
же сущности и обобщив знание об этих 
явлениях, мы можем приблизиться к зна-
нию и самой сущности (особенно наста-
ивал на таком пути познания Галилей). 
Поэтому наука сосредоточивает свои 
усилия на познании явлений. Философия 
в это время разрабатывает концепции, 
согласно которым сущность и явление 
связаны таким образом, что “сущность 
является, а в явлении проглядывает сущ-
ность”, т. е. философия оправдывает ме-
тоды научного познания.

Наука Нового времени сознательно 
формирует предмет своего познания: она 
познает природу, но не в целости и един-
стве ее частей, а именно по частям, пред-
варительно расчленив природу на части. 
Родоначальники науки Нового времени: 
Ф. Бэкон, Бойль, Галилей, Декарт и другие 
всеми силами пытаются оправдать имен-
но такой способ познания. Они высмеи-
вают прежние способы познания, когда 
приходилось все иметь в виду, когда все 
было связано со всем - и тормозило про-
грессирующее научное познание. «Но кто 
ставит перед собой задачу не высказы-
вать предположения и бредить, а откры-
вать и познавать и кто намерен не выду-
мывать каких-то обезьян мира и басни о 
мире, а рассматривать и как бы рассекать 

 Косиченко А.Г.



123https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Методология религиоведения в контексте естественнонаучных и 
социогуманитарных исследований

природу самого этого подлинного мира, 
тому надо все искать в самих вещах. И 
никакая мудрость или размышление или 
доказательство, хотя бы сошлись все силы 
всех умов, не могут оказаться достаточны-
ми, чтобы заменить или возместить этот 
труд и исследование – это проникновение 
в мир» [2, с.74-75].

Преимущественными методами на-
учного познания являются эксперимент 
и математическое, количественное 
описание событий, явлений, процессов 
природы. Эксперимент представляет 
собой запланированное наблюдение, 
в котором ученый добивается видения 
тех процессов, какие он желает познать; 
причем видит он эти процессы под тем 
углом какой ему нужен. Настаивая на 
ценности опыта и эксперимента, Ф. Бэ-
кон пишет: «Что же касается содержа-
ния, то мы составляем историю не толь-
ко свободной и предоставленной себе 
природы (когда она самопроизвольно 
течет и совершает свое дело), какова 
история небесных тел, метеоров, земли 
и моря, минералов, растений, животных, 
но в гораздо большей степени природы, 
обузданной и стесненной, когда искус-
ство и занятия человека выводят ее из 
ее обычного состояния, воздействуют 
на нее и оформляют ее. Поэтому мы 
описываем все опыты механических ис-
кусств, действенной части свободных 
искусств, многих практических приемов, 
которые не соединились еще в особое 
искусство, насколько нам удалось все 
это исследовать и насколько все это со-
действует нашей цели. Более того, мы 
(чтобы высказать все о состоянии дела), 
не обращая внимания на высокомерное 
пренебрежение людей, уделяем этой 
части гораздо больше труда и внима-
ния, чем той другой, поскольку природа 
вещей лучше выражается в состоянии 
искусственной стесненности, чем в соб-
ственной свободе» [2, с.76]. Забегая впе-
ред скажем, что в социогуманитарных 
науках этот метод «искусственной стес-

ненности» не будет давать истинных ре-
зультатов, так как он искажает реальные 
процессы, идущие в обществе. И экс-
перимент в социогуманитарных науках 
должен совпадать с реальным процес-
сом – тогда есть надежда на открытие 
законов общественного развития.

Вторым, важнейшим методом есте-
ствознания является описание природ-
ных явлений с помощью количествен-
ных характеристик этих явлений. При 
таком, преимущественно количествен-
ном описании природных процессов 
и явлений, качественная сторона про-
цессов отступает в сторону; она остает-
ся, впрочем, но в очень незначительной 
форме. По мере развития науки количе-
ственное описание, количественные ха-
рактеристики начинают доминировать, а 
качественные определения изучаемого 
предмета меркнут, стираются, отходят на 
второй план. Ученый изучает природу 
со стороны ее количественных характе-
ристик. Развивается специальный метод 
количественного описания природных 
процессов, и на его основе складывается 
особая наука – математика, которая, как 
известно, и есть наука о количественной 
стороне процессов природы. Математи-
ческое описание природы становится в 
науке Нового времени доминирующим, 
а математика – одной из основных наук и 
основным методом развития наук. 

Так складывается доминирующий 
метод естествознания. Суть научного 
метода выразил Ф. Бэкон: «Под  мето-
дом  же я  разумею достоверные и  лёг-
кие правила, строго соблюдая кото-
рые человек никогда не примет ничего 
ложного за  истинное  и, не  затрачивая 
напрасно никакого усилия ума, но  по-
стоянно шаг за шагом приумножая зна-
ние, придёт к истинному познанию всего 
того, что он будет способен познать» [2, 
с. 86]. Опираясь на научный метод, уче-
ные способны не только описывать, но 
и проникать в сущность исследуемого 
предмета, для чего науки должны обла-



124     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

дать методами, способными это сделать, 
то есть обладать методологией. Есте-
ствознание более двух столетий доказы-
вало эту необходимость, и выработанная 
в его недрах методология очень и очень 
способствовала успехах естественных 
наук. «Ибо все понятия о науках суть 
понятия задач, и логически понять на-
уки возможно, лишь проникнув в цель, 
которую они себе ставят, а отсюда — в 
логическую структуру их метода. Метод 
есть путь, ведущий к цели» [1, с. 75].

В сфере методологии науки были до-
стигнуты успехи – в частности было до-
казано, что методы науки не произволь-
ны и не случайны, но определятся тем 
предметом, который изучается данной 
наукой. Это известный принцип соответ-
ствия предмета и метода. Методология 
науки связана с теорией познания. Как 
правило, методология вытекает из той 
или иной теории познания. Но нередко 
методология науки вырабатывается в 
процессе развития науки. Наука вынуж-
дена вырабатывать свою методологию 
на каком-то этапе развития. Некоторое 
время наука может развиваться, не реф-
лексируя над своим содержанием, но 
довольно скоро она с необходимостью 
прибегает к осмыслению своих познава-
тельных принципов. «Человек вторгался 
в самые недра природы, чтобы постичь 
силы, скрытые за ее формами. Это дви-
жение определило характер современ-
ной науки: изучение действительности 
как она дана нам в опыте путем выяв-
ления причинной взаимосвязи, то есть 
через расчленение сложной действи-
тельности на составляющие ее факторы, 
и прежде всего, с помощью экспери-
мента. Задача выявления устойчивого в 
природных изменениях решалась через 
поиск законов природы. Закон природы 
не претендует на выражение сущности 
вещей, а поскольку по этой причине по-
зитивные науки выявили свою ограни-
ченность, то изучение действительности 
было дополнено теорией познания, ко-

торая стала задавать масштаб науке» [3, 
с. 658]. 

Методология не ограничивает воз-
можности научного исследования. И не 
предзадает результат. Но она помогает 
отбросить ложные пути. Она адекват-
ный предмету исследования путь. Науки 
не могут развиваться без соответству-
ющей им методологии. Без методоло-
гии полученные результаты будут слу-
чайными, бессистемными, а значит и 
не научными. «Для разыскания истины 
вещей необходим метод,… лучше ни-
когда не  думать об  отыскании истины 
какой бы то ни было вещи, чем делать 
это без метода» [4, с. 85-86].   Методоло-
гия связывает воедино предметное поле 
исследований. Она вычленяет предмет 
исследования: с одной стороны объ-
единяет его, с другой – ограничивает 
единством предмета. Поэтому, когда нет 
методологии или она беспорядочна, нет 
возможности сформировать предмет 
исследования, следовательно, нельзя 
верно понять и сам предмет исследова-
ния и познать его, сообразно его сущ-
ности. То есть, методология – не прихоть 
и не «высокоумное» требование к каче-
ству исследования, но насущная необ-
ходимость научной работы.  

Сравнение методологии 
естественных и общественных наук

 
Изложенное выше относится к есте-

ственным наукам. Но наука как феномен 
познания обладает целостностью. Что 
можно сказать о методологии социогу-
манитарных наук?  Сказывается ли пред-
метная специфика этого корпуса наук на 
их методологии? Бесспорно, сказывается. 
Методология социальных, общественных, 
социогуманитарных наук существенно от-
личается от наук естественного профиля. 
На первых порах развития социогумани-
тарных наук последние много заимство-
вали из естествознания. «Исследование 
причинных связей и поиск закономерно-

 Косиченко А.Г.



125https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

стей были перенесены из естествознания 
в сферу наук о духе. …Особое значение 
имело применение анализа к сложным 
духовным явлениям и возникавшим на их 
основе абстрактным общим представле-
ниям, которое постепенно размывало эти 
общие представления и сотканную из них 
метафизику наук о духе» [3, с.674-675].  В. 
Дильтей называет это несовпадение пред-
метов познания «размываем общих пред-
ставлений», но дело не в размывании, а в 
различии предметов исследования в есте-
ствознании и в обществознании (науках о 
духе, по терминологии В. Дильтея).

 Как   правило, в социогуманитар-
ных науках предмет исследования фор-
мируется под цели исследования. То 
есть, предмет изучения не дан так, как, 
например, явления притяжения тел в 
физике – абсолютно объективно. В гу-
манитарной сфере процессы, подверга-
ющиеся анализу, выбираются, выреза-
ются из более обширных, более емких 
процессов, и у исследователя есть воз-
можность брать предмет в разных от-
ношениях и проекциях. Это не означает, 
что исследователь произвольно кон-
струирует процесс, которых затем из-
учает, нет, процесс объективно имеется, 
но выбранные грани этого в целом объ-
ективного процесса могут существенно 
варьироваться. Отсюда и возникает ис-
кус произвольного анализа этого скон-
струированного предмета: раз мы сами 
сформировали предмет нашего иссле-
дования, то и изучать его будем как нам 
покажется приемлемым. Но это далеко 
не так. Да, мы сконструировали пред-
мет, но исследовать его произвольным 
образом не следует – на этом пути мы не 
получим верного результата.

Складывается впечатление, что есте-
ствознание изучает свой предмет как 
относительно постоянный и более “объ-
ективный”, а науки об обществе изучают 
динамический предмет, находящийся 
в постоянном развитии и менее “объ-
ективный”. Однако единственное, что 

можно утверждать, так это то, что науки 
об обществе находятся в более услож-
ненных условиях по вопросу об отноше-
нии субъекта и объекта познания. Если 
естествознание имеет своим объектом 
природу, а человек является субъектом 
этого познания, то науки об обществе 
имеют в человеке и объект и субъект 
познания, – и человек изучает как бы 
самого себя в проекции своих сущност-
ных сил на общественные формы бытия. 
Поэтому и создается видимость того, 
что естествознание более объективно, а 
обществознание более субъективно. Но 
субъективность наук об обществе – ка-
жущаяся, они так же объективны, как и 
естественные науки, просто их предмет – 
субъект, но изучение субъекта осущест-
вляется ими объективно.  «Однако здесь, 
пишет В. Дильтей, – различие между на-
уками о духе и науками о природе. Это 
ценности совершенно иного характера, 
это особая неупразднимость субъекта, 
его позиции и т. д., а также предмета, то 
есть истории и системы» [3, с. 715].

К тому же, социогуманитарные науки 
более, чем естественные, толерантны к 
относительности истины. Истин в соц-
циогунитаристике может быть много. 
В естественных науках есть однознач-
но правильное решение, оно одно; а в 
социогуманитарных результат анализа 
неоднозначен. Возникает вопрос о ха-
рактере истины в социогуманитарных 
науках. Эта неопределенность истины 
в социогуманитарных науках делает их 
условными, зависимыми от многих кон-
текстов. От власти, от идеологии, от по-
рядочности исследователя. Но истина 
не может быть условной – это не науч-
ный подход, не наука. Естественные нау-
ки не толерантны к многообразию исти-
ны, а социогуманитарные - толерантны. 
Социогуманитарные науки принимают 
множественность истины. Вместе с тем, 
истина в науке не произвольна, не сво-
бодна от предмета – она лежит в содер-
жании предмета исследования.

Методология религиоведения в контексте естественнонаучных и 
социогуманитарных исследований



126     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Естествознание не сомневается в су-
ществовании истины, иначе ученые не 
стремились бы ее достичь и не имели бы 
цели познания. Другое дело, что в есте-
ственных науках трудно сразу достигнуть 
абсолютной истины, поэтому принято 
считать, что истина проходит путь от от-
носительной – через ряд все углубляю-
щихся истин – к истине абсолютной, ко-
торая по мнению многих, и это надо тоже 
иметь в виду, недостижима. Это слабое 
утешение для стремящихся к истине, со-
впадающей с сущностью вещей и про-
цессов, но все же. В науках же «о духе» 
(В. Дильтей) или в науках «о культуре» 
(Г. Риккерт) вопрос об истине вообще 
крайне запутан. Само понятие истины 
тесно связано с объективностью знания, 
полученного в тех или иных социаль-
ногуманитарных науках. Здесь надо от-
метить, что для наук, изучающих сферу 
общественной жизни, употребляются 
термины: «общественные науки», «со-
циально-политические науки», «социо-
гуманитарные науки» и еще некоторые 
столь же условные термины. Почему ус-
ловные? Потому, что они не раскрывают 
стоящего за ними содержания, но лишь 
указывают направление и область ис-
следования. Но даже и не в терминах за-
ключается вопрос. Можно называть эти 
науки как угодно. Вопрос состоит в том, 
обладают ли эти науки объективным со-
держанием или они базируются на субъ-
ективном подходе научных направле-
ний, научных школ и отдельных ученых. 
Можно ли говорить об объективности 
получаемых в этих науках знаний? И что 
означает объективность в контексте со-
держания данных наук? Не настолько ли 
значителен субъективный фактор в этих 
науках, что ни о какой объективности и 
говорить не приходится? Вопросы, как 
видно, не праздные.

Современные общественные науки 
имеют свою методологию, но она не 
столь устойчива, как в естествознании. 
Нет ничего удивительного, что зача-

стую все исследование в области обще-
ственных наук вырождается в простое 
описание фактов и событий. Научный 
анализ при этом минимален.  Выросло 
несколько поколений научных работни-
ков, мало что знающих о методологии и 
ее необходимости для обществознания, 
что приводит к условности полученных 
результатов. Поэтому потребны иссле-
дования, которые бы лежали в русле 
развитой в естествознании методологии 
с учетом специфики предметной обла-
сти социогуманитарных наук. 

Почему важна методология обще-
ствознания и почему опасно ее отсут-
ствие? Исследовать нечто как получит-
ся, ориентируясь на преимущественные 
на данное время подходы и способы, 
можно и на каком-то этапе даже более 
результативно (если под результатив-
ностью понимать временный успех), но 
такие исследования неглубоки, не уко-
ренены в культуре исследования данной 
предметной области, и в отдаленной 
перспективе непродуктивны. Наше по-
верхностное время подвигает именно на 
такого рода исследования. Поэтому оста-
ется неудовлетворенность от результатов 
такого анализа, и вся наука, основанная 
на таких подходах, отдает поверхно-
стью и отсутствием глубины. Приходит-
ся признать, что культура исследований 
в общественных науках, которая всегда 
была ниже, чем в естествознании, за по-
следнее время упала. Возникают целые 
области общественных наук, в которых 
складываются ложные приоритеты и 
способы решения проблем – заповедни-
ки непрофессионализма. Встает задача 
– повысить культуру социогуманитарных 
исследований и ответственность ученых 
за результаты своей работы в этой сфере. 
Вместе с тем, нельзя сказать, что методо-
логической культуры в социогуманитар-
ной сфере совсем нет. Имеются методы, 
доказавшие свою эффективность: исто-
рико-культурный, компаративистский, 
феноменологический, структурно-функ-

 Косиченко А.Г.



127https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

циональный, типологический и иные. 
Неплохие результаты дают социологиче-
ские исследования религии. Но методы 
эти часто применяются невпопад, про-
извольно, вне их соответствия содержа-
нию предмета исследования. Поэтому 
углубление соцциогуманитарных иссле-
дований – задача предельно актуальная.

Методология религиоведения: 
состояние и возможное развитие

Самым распространенным методом 
религиоведения на сегодня, не только в 
Казахстане, но во многих и многих стра-
нах и в различных исследовательских 
группах, является описание событий, так 
или иначе связанных с «религиозным 
фактором» и комментирование этих со-
бытий. Это вполне допустимый уровень 
исследования проблем, не только в ре-
лигиоведении, а и вообще в исследова-
ниях, в науке. Но, чтобы что-то понять в 
тех же описываемых событиях, надо не 
останавливаться на их описании, а идти 
дальше, постигать события глубже, вос-
ходить в их понимании к постижению 
внутренних связей событий, видеть кон-
тексты событий, улавливать следствия 
из них – что и можно назвать восхож-
дением к сущности явлений и событий. 

Поэтому на передний плен выходит 
задача выработать методологические 
принципы религиоведческих исследо-
ваний, принципы, которые смогли бы 
придать событиям и фактам некую си-
стему и позволили бы надеяться понять 
сущность событий, а не просто описать 
их. Никому, в том числе политикам, при-
нимающим ответственные решения, не 
нужны просто описания событий (по-
литики и сами способны увидеть эти со-
бытия). Потребно знания сущности со-
бытий: их причины, их внутренняя суть, 
их следствия, нужны знания тенденций 
развития ситуации, политические и со-
циальные следствия текущих событий, 
нужны обоснованные рекомендации по 

совершенствованию государственной 
политики в общественной сфере, в том 
числе в сфере религии. 

Все это ставит перед казахстанским 
религиоведением задачу углубления 
методологии религиоведческих иссле-
дований. Мы уже имели возможность 
изложить некоторые из важнейших ме-
тодологических принципов религиове-
дения в работе [5, с.125-131]. В этой ста-
тье было подчеркнуто, что методология 
религиоведения исходит из ряда кон-
текстов, в которых формируются усло-
вия функционирования религий во всем 
многообразии проблем этого функци-
онирования: основные тенденции раз-
вития религиозной ситуации в мире и 
в Казахстане; догматика и история ре-
лигий; соотнесение сущности религии с 
формами ее проявления в обществе и 
государстве; позитивного влияния рели-
гии на мир, в том числе возможностей 
религии в снижении уровня вызовов и 
угроз современности. Из этих контекстов 
вытекают основные методологические 
принципы религиоведения. Но даже 
осознание данных принципов не выво-
дит религиоведение за пределы чисто 
описательных методов. Хотя религиове-
ды нередко указывают на присутствие 
современных методов в религиоведче-
ских исследованиях, к примеру,  таких 
методов как историко-феноменологиче-
ский, типологический, структурно-функ-
циональный, каузальный, сравнитель-
ный, метод гипотез и т.п., но формально 
прибегая к этим методам, мы все же и 
их превращаем во всего лишь описание 
событий и не более того.

Каким же образом можно реально 
углубить методологию религиоведче-
ских исследований и возможно ли это 
сегодня? Возможно, и это одновременно 
и сложно и просто. Сложно потому, что 
религиоведение с момента своего воз-
никновения являлось не вполне наукой 
в ее классическом выражении. Религи-
оведение с момента зарождения яви-

Методология религиоведения в контексте естественнонаучных и 
социогуманитарных исследований



128     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

лось компромиссом между достаточно 
высоким уровнем задач, которые перед 
ним ставили сами ученые, а чуть позже и 
общество (в лице различных социально-
политических сил и государства) и абсо-
лютно неразвитым предметом «науки о 
религии». Не говоря уже о том, что под-
вергалась сомнению самая способность 
науки постигать внутреннее содержание 
религии, которая, в сущности своей, не 
является сферой и способом познания, 
но есть область веры, превосходящей 
всякое возможное познание, ученые 
встретились с принципиальной трудно-
стью рефлексии над религией.  Поэтому 
классики религиоведения временно, по-
началу, до лучших времен сосредото-
чились на переизложении содержания 
религий, фактически на описании ее 
содержания, что и предопределило на 
долгий период основной метод религи-
оведения – описание. 

Но вместе с тем уровень религиовед-
ческих исследований, а, следовательно, 
и его методологию углубить вполне воз-
можно. Методология религиоведения, 
совокупность религиоведческих методов 
отличается уникальностью, в сравнении с 
методами других социогуманитарных ме-
тодов. В чем состоит уникальность? Даже 
если признать, что религиоведение очень 
облегченно и где-то искаженно относится 
к Богу по сравнению, скажем, с богосло-
вием и теологией, все же следует иметь 
в виду, что Бог присутствует в религио-
ведческих исследованиях как глубинное 
основание предмета религиоведения. Это 
минимальное присутствие Бога в пред-
мете религиоведения превращает рели-
гиоведение в совершенно особую сферу 
научного познания. С Богом в религио-
ведение проникают такие Его характе-
ристики как бесконечность, вечность, 
всемогущество, всемилостивость и иные 
– какими, кроме Бога, никто и ничто не 
обладает. Можно ли познать бесконечно-
го и непознаваемого Бога, даже в той не-
значительной мере, в какой Бога содер-

жит религиоведение? Нет, Бога познать 
нельзя по определению. А как же решать 
все те многочисленные проблемы, вста-
ющие перед религиоведением в связи с 
государственно-конфессиональными от-
ношениями, со статусом религии в госу-
дарстве, со свободой совести, с религиоз-
ным образованием, с правами верующих, 
с участием религиозного мировоззрения 
в общественном сознании, с пониманием 
сущности религии и т.д.? Получается, что 
Бога мы познать не можем, но религию, 
как сферу воссоздания утраченного в гре-
хопадении единства человека и Бога объ-
яснить, изучить и исследовать в многооб-
разии ее взаимодействий с обществом 
и государством должны – ведь в этом и 
заключаются задачи религиоведения. 
Следовательно, религиоведение должно 
обладать методами, которые каким-то об-
разом были бы способны познавать неко-
торые грани Бога в их связях с обществом 
и государством. Это должны быть науч-
ные методы, но расширенные в сравне-
нии с обычными научными методами за 
счет включения в содержание этих мето-
дов таких способов познания, какие могут 
схватывать некоторые определенности 
Бога. Это почти невозможно – совместить 
научные и духовно-интуитивные методы; 
рациональные подходы и иррациональ-
но-мистические способы познания. 

Вот в чем состоит основная труд-
ность религиоведческих исследований – 
в сложности его методов, в нахождении, 
в выработке таких внутренне противо-
речивых методов, которые только одни 
способны решать религиоведческие 
проблемы адекватно. Наука уже давно 
не боится противоречий – диалекти-
ческая логика доказала, что противо-
речие есть движущая сила любых про-
цессов природы и общества. Поэтому 
не противоречивость методов религи-
оведения является трудностью и пре-
градой их применения в исследовании 
проблем религиоведения. Затруднения 
состоят в поиске, а затем в применении 

 Косиченко А.Г.



129https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

этих методов, в удержании самого ме-
тода в процессе исследования: удержи-
вать ускользающий метод (а он именно 
ускользает, как сложно сочлененный) 
при исследовании динамического раз-
вития самого предмета исследования. 
Для решения этой сложной задачи тре-
буется виртуозность исследователя. 
Именно поэтому так немного удачных и 
содержательных религиоведческих ис-
следований, не только в Казахстане, но 
и в мире в целом. И именно поэтому так 
часто религиоведческие исследования 
соскальзывают то в культурологию, то в 
политологию, то в философию.

Даже И. Кант – один из самых му-
дрых мыслителей, в свое время впадал 
в ошибки, анализируя религию, так как 
пытался оставаться в этом анализе в 
«пределах только разума». «Молитва, 
писал Кант, - мыслимая как внутреннее 
формальное богослужение и поэтому 
как средство умилостивления, есть суе-
верная иллюзия (создание фетиша), ибо 
это лишь провозглашенное желание по 
отношению к существу, которое не нуж-
дается ни в каком разъяснении внутрен-
него убеждения желающего. Молитвой, 
стало быть, ничего не совершается, и, 
следовательно, не исполняется пи одна 
из обязанностей, которые для нас обя-
зательны как заповеди божьи. Поэтому 
здесь нет и настоящего служения богу. 
Сердечное желание стать угодным богу 
во всем нашем поведении, т. е. сопро-
вождающее все наши действия убеж-
дение совершать последние как нечто 
происходящее на службе богу, - вот дух 
молитвы, который «без упущения» в нас 
должен и может иметь место» [6, с.270].

И. Кант в этом суждении следует, 
скорее, рассудку, чем разуму (или раз-
уму, не просвещенному верой), ибо как 
можно о молитве говорить, что ею «ни-
чего не совершается», пусть даже она 
и не есть всегда «служение Богу и сер-
дечное желание стать угодным богу во 
всем нашем поведении», но есть  «фор-

мальное богослужение». Всегда быть на 
высоте требований к молитве не полу-
чится, иной раз молитва – привычное 
дело, но молитва всегда благо для ве-
рующего человека. Мы остановились на 
этом кантовском суждении о молитве, 
чтобы показать, что в религиоведении, 
как нигде, потребно соответствие мето-
да исследования его предмету. И. Кант 
нарушает правило соответствия мето-
да изучения изучаемому предмету – у 
него сферы божественного; исследовать 
божественное лишь разумом дело бес-
смысленное, и религию нельзя понять 
в пределах только разума, а Кант ставит 
именно такую задачу. 

Научное исследование религии за-
труднительно – есть предел научного 
понимания религии. Но и ненаучное ис-
следование религии неэффективно. По-
этому приходится балансировать между 
этими двумя подходами, что не прибав-
ляет глубины исследованию. Мы очень 
самонадеянно беремся за изучение лю-
бого феномена реальности человека, 
превращая его в предмет исследования. 
Но есть феномены крайне непростые, и 
религия в их числе – изучать их поверх-
ностно или неадекватно их содержанию 
не получится. А к исследованию религии 
именно поверхностно и облегченно, как 
правило, и относятся. Поэтому и нет до-
стоверных результатов. Легче объявить 
религию феноменом прошлого, чем 
попытаться понять ее в полноте. При-
ходится признать, что на первых этапах 
своего развития религиоведение уста-
ми основателей, таких, к примеру как 
М. Мюллер, несколько самонадеянно 
утверждало: «Наука о религии, основан-
ная на беспристрастном и подлинно на-
учном сравнении всех или по крайней 
мере наиболее важных религий челове-
чества, является теперь лишь вопросом 
времени» [7, с.53]. Все оказалось намно-
го сложнее.

В религиоведении невозможно иссле-
довать какую-либо проблему в отрыве  

Методология религиоведения в контексте естественнонаучных и 
социогуманитарных исследований



130     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

от знания всего контекста ее; в данном 
случае знания сущности религии и самых 
разных аспектов ее функционирования – 
религиоведческое исследование всегда 
должно быть целостным. Конкретные ме-
тоды могут быть какими угодно. Главное, 
чтобы они были адекватными религии, 
результативными, объективными и содер-
жательными. Еще Р. Декарт писал:  «Таким 
образом, если воздерживаться от  того, 
чтобы принимать за  истинное  что-либо, 
что таковым не является, и всегда соблю-
дать порядок, в  каком следует выводить 
одно из другого, то не может существо-
вать истин ни  столь отдалённых, чтобы 
они были недостижимы, ни столь сокро-
венных, чтобы нельзя было их раскрыть» 
[4, с. 261].

В исследованиях религии важно лич-
ностное включение. Речь идет не о вере 
исследователя в Бога или его неверии, 
но о заинтересованном, с личностным 
отношением к предмету изучения отно-
шении. Такой подход не устраняет и не 
снижает уровень объективности иссле-
дования, но повышает степень личност-
ной погруженности в объект исследо-
вания. Исследователь религии должен 
стремиться к достижению истины, что 
в данной сфере невозможно, если  со-
весть его нечиста или имеется мировоз-
зренческая, идеологическая и интеллек-
туальная зашоренность, что приводит к 
предзаданности решений и результатов.

Поэтому религиоведение должно на-
учиться оперировать понятиями духов-
ности на нескольких уровнях: человек, 
общество, государство. И хотя способ-
ность быть духовными у всех этих уров-
ней различны,  диалектика духовного 
такова, что духовно развитый человек 
способен одухотворить общество, кото-
рое, в свою очередь, постепенно одухот-
воряет государство. Этот процесс носит 
диалектический характер, и для того, 
чтобы религиоведение могло отобра-
зить его, оно должно сделать свою мето-
дологию в достаточной мере диалектич-

ной – это одно из основных направлений 
развития религиоведения. «Важнейшая 
задача религиоведения – раскрыть по-
зитивные возможности религии в со-
временном мире. Например, такие как: 
глубокая связь традиционных культур и 
религиозных ценностей; религиозные 
аспекты межкультурного диалога (очень 
важного для сохранения мира); сниже-
ние политических рисков современно-
сти средствами религии; возвращение 
нравственного содержания экономике, 
что, безусловно, оздоровит всю финан-
сово-экономическую сферу, впавшую 
в состояние перманентного кризиса. И 
в каждой из обозначенных сфер, кото-
рые являются самым непосредственным 
предметом религиоведения, его мето-
дология должна развиваться сообразно 
поставленным задачам, формирующим 
особые предметные области религиове-
дения» [8, с. 69].

К примеру, когда религиоведение де-
лает своим предметом одухотворение 
экономики, методология его должна су-
щественно расширяться. Здесь религиове-
дение исходит не из наличного состояния 
экономики, которое состоит в оппозиции 
религии и экономики почти по всем пози-
циям, но из того должного, которое един-
ственно и способно удержать современ-
ный мир от финансово-экономического 
коллапса.  И методология религиоведения 
должна опережать реалии современно-
сти: проекция идеального (одухотворение 
экономики) выносится как цель, способ-
ная творить будущее. Таким образом, в 
методологию религиоведения вводится 
категория будущего, которое строится, в 
том числе, и на религиозных основаниях. 
Вот к такому новаторству должна быть 
способна методология религиоведения, 
для того, чтобы адекватно исследовать 
свои реальные проблемы.

Имеется еще две сферы, обращение 
к которым позволяет увидеть принци-
пиально новые возможности религи-
оведения, исходящего из углубленной 

 Косиченко А.Г.



131https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

методологии. Это, во-первых, традици-
онная культура, которая, как доказано 
крупнейшими культурологами, основана 
на религиозных ценностях и, во-вторых, 
глобализация, имеющая мировоззрен-
ческие установки, прямо противопо-
ложные религиозным. И в культурной 
сфере, и в процессах глобализации рели-
гия способна актуализировать свои воз-
можности, переформатировав как цели, 
так и содержание этих важнейших для 
современности сфер. Понятно, что мето-
дология религиоведения, раскрывающая 
эти возможности, должна быть поистине 
виртуозной, на что она сейчас еще не 
способна, но, думается, сложностями ре-
ального мира, эсхатологическими по су-
ществу, она будет подвигнута к необхо-
димости углубления и до такого уровня.

Заключение

Итак, методология религиоведения 
объективно вынуждается к принципи-
ально более глубокому развитию, без 
чего никакие позитивные возможности 
религии не смогут быть осознаны и ре-
ализованы. А так как именно с религией 
мы связываем ожидания качественно-
го улучшения состояния современного 
мира, то религиоведение обязано соот-
ветствовать этим ожиданиям и активно 
развивать свою методологию, в идеале 
превращающуюся из средства описания 
в формы созидания действительности.   

Для повышения эффективности ис-
следований в области религиоведе-
ния в качестве контекста необходимо:  
знать догматику основных религий 
мира; знать историю возникновения и 
формирования той или иной религии; 
уметь соотносить сущность религии с 
формами ее проявления в обществе и 
государстве; знать основные тенденции 
развития религиозной ситуации в мире, 
отслеживать общемировые тенденции в 
этой сфере; знать, что сегодня религии 
предлагают современному миру в от-

ношении его развития (социальные, по 
преимуществу, проекты религий). 

Методология религиоведческих ис-
следований для реализации возможно-
стей своего развития должна исходить 
из нескольких, на наш взгляд, важней-
ших условий и предпосылок. 

Во-первых, религию, как предмет ис-
следования, следует рассматривать в 
ее сущности, что означает анализ ее не 
только в наличных конкретных проявле-
ниях (зачастую крайне негативных), но с 
точки зрения ее основного содержания 
и смысла, т.е. ее сущности. Такой подход 
является методологически верным, так 
как позволяет объективно понять суть 
религии и формы ее функционирование 
в обществе и государстве.

Во-вторых, в данном анализе надо 
исходить из национальных интересов Ре-
спублики Казахстан, делая эти интересы 
приоритетом исследования и адресатом 
практических рекомендаций. Для этого 
надо четко знать, в чем состоят нацио-
нальные интересы РК в сфере религии.

В-третьих, религию необходимо 
рассматривать в качестве позитивного 
феномена, будь то на личностном уровне 
или на уровне общества и государства. 
Почему, позитивного? Потому, что рели-
гия является феноменом духовно и нрав-
ственно развивающим человека, возвы-
шающим его, и это уникальное качество 
религии, если ее правильно понимать. И 
еще: государству лучше иметь религию 
в качестве партнера и сотрудника, чем в 
качестве противника – она несет в себе 
множество позитивных возможностей 
(которые, впрочем, нелегко реализовать) 
для общества и человека.

И наконец, когда мы употребляем по-
нятие «религия», мы акцентируемся на 
абстрактном ее понимании – религии как 
таковой. Это понимание религии вполне 
уместно тогда, когда нам важно исследо-
вать ее всеобщие качества, ее сущность, 
ее целостность. Но такое понимание ре-
лигии совершенно неудовлетворительно 

Методология религиоведения в контексте естественнонаучных и 
социогуманитарных исследований



132     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

при ее конкретном анализе  в конкрет-
ных условиях ее функционирования и 
проблемах, ее сопровождающих. В этом 
случае надо говорить об исламе, о хри-
стианстве, об иудаизме, буддизме и т.д. 
То есть, надо брать конкретную религию 
и в тех ее конкретных формах, в каких 
она проявляет себя в жизни.  

Список литературы

1 Риккерт Г. Науки о природе и науки о 
культуре. – М.: Республика, 1998. – 413 с. 

2 Бэкон Ф. Сочинения в двух томах. 2-е 
испр. и доп. изд. Т.1. – М.: «Мысль», 1977. – 567 с. 

3 Дильтей В. Собрание сочинений в 6 то-
мах. Т.1. Введение в науки о духе. – М.: Дом 
интеллектуальной книги, 2000. – 762 с. 

4 Декарт Р. Сочинения в 2 т.: Т. 1. – М.: 
Мысль, 1989. – 654, [2] с.

5 Косиченко А.Г. Приоритеты и методо-
логия религиоведения в Казахстане // Из-
вестия Национальной Академии наук Ре-
спублики Казахстан. Серия общественных и 
гуманитарных наук. – 2012. – №4. – С.125-131.

6.И. Кант. Религия в пределах только раз-
ума // Кант И. Трактаты и письма. – М.: «На-
ука», 1980. – 711 с. 

7 Мюллер М. Введение в науку о религии 
// Классики мирового религиоведения. 
Антология. Том 1. – М.: Канон +, 1996. – 496 с. 

8 Косиченко А.Г. Развитие методологии ре-
лигиоведческих исследований как предельно 
актуальная задача казахстанского религиове-
дения // Вестник КазНУ им. Аль-Фараби. Серия 
«Религиоведение». – 2015. – №1. – С. 66-73.

Transliteration

1 Rikkert G. Nauki o prirode i nauki o 
kul’ture [Natural sciences and cultural sciences]. 
– M.: Respublika, 1998. – 413 s. 

2 Bekon F. Sochineniya v dvuh tomah. 2-e 
ispr. i dop. izd. [Works in two volumes]. T.1. – 
M.: «Mysl’», 1977. – 567 s. 

3 Dil’tej V. Sobranie sochinenij v 6 tomah 
[Collected Works in 6 volumes]. T.1. Vvedenie v 
nauki o duhe. – M.: Dom intellektual’noj knigi, 
2000. – 762 s. 

4 Dekart R. Sochineniya v 2 t. [Works in 2 
volumes]: T. 1. – M.: Mysl’, 1989. – 654, [2] s. 

5 Kosichenko A.G. Prioritety i metodologiya 
religiovedeniya v Kazahstane [Priorities and 
methodology of religious studies in Kazakh-
stan]. // Izvestiya Nacional’noj Akademii nauk 
Respubliki Kazahstan. Seriya obshchestvennyh i 
gumanitarnyh nauk. – 2012. – №4. – S.125-131.

6 I. Kant. Religiya v predelah tol’ko razuma 
[Religion within the mind alone]. // Kant I. 
Traktaty i pis’ma [Treatises and letters]. – M.: 
«Nauka», 1980. – 711 s. 

7 Myuller M. Vvedenie v nauku o religii // 
Klassiki mirovogo religiovedeniya. Antologiya 
[Introduction to the Science of Religion // Clas-
sics of World Religious Studies. Anthology]. 
Tom 1. – M.: Kanon +, 1996. – 496 s. 

8 Kosichenko A.G. Razvitie metodologii reli-
giovedcheskih issledovanij kak predel’no aktu-
al’naya zadacha kazahstanskogo religiovedeni-
ya [The development of the methodology of 
religious studies as an extremely urgent task of 
Kazakhstani religious studies]. // Vestnik KazNU 
im. Al’-Farabi. Seriya «Religiovedenie». – 2015. 
– №1. – S. 66-73.

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРЕ

Анатолий Григорьевич Косиченко профессор, доктор философских наук, главный на-
учный сотрудник, Институт философии, политологии 
и религиоведения КН МНВО РК, Алматы, Казахстан, 
anatkosichenko@mail.ru https://orcid. org/0000-0002-
9112-8426

Анатолий Григорьевич Косиченко профессор, философия ғылымдарының докторы, 
бас ғылыми қызметкер, ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, 
саясаттану және дінтану институты, Алматы, Қазақстан, 
anatkosichenko@ mail.ru https://orcid.org/0000-0002-
9112-8426

Anatoly Kosichenko Professor, Doctor of Philosophical Sciences, Chief Re-
searcher, Institute for Philosophy, Political Science and 
Religious Studies of the CS MSHE RK, Almaty, anatkosi-
chenko@mail.ru https://orcid.org/0000-0002-9112-8426

 Косиченко А.Г.



133https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ӘОЖ 2:008:37                                       https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.12                                           

XIX Ғ. СОҢЫ МЕН XX Ғ. БАСЫНДА ҚАЛЫПТАСҚАН 
ДІНИ АХУАЛ*

1А.Д. Шағырбай, 2Б.Ж. Сарсенгали, 3А.А. Мирзаходжаев

АҢДАТПА
Мақалада XIX ғасы соңы мен XX ғасыр басындағы әлемдік 
діни ахуал аспектілері шеңберінде ислам әлеміндегі 
мұсылмандық ғалымдар мен дін қайраткерлерінің ой-
толғамдары мен тұжырымдары жинақталып қарастырылады, 
ислам мәдениетінің өкілдері ретінде Индиядағы, Мысырдағы 
ғалымдардың аталған тарихи кезеңдегі құндылықтар мен 
діни көзқарастары туралы пікірлері зерттелген. Дәстүрлі 
қазақ қоғамындағы аталған ғасырлар шеңберіндегі тарихи 
ерекшеліктеріне байланысты Татарстан ғұламалары  тара-
пынан бастау алатын «жәдидшілік» мектебінің өкілдерінің 
еңбектері мен діни ағартушылық жұмыстары туралы ба-
яндалады. Қазақ руханиятының жаңа дәуірдегі даму 
ерекшеліктеріне «жәдидшілік» қозғалысының ықпалы, 
медреселердің атаулары, орналасқан аймақтары тура-
лы мәлімет жазылған. Қазақтың белгілі ақыны, тарих-
шы, ғұламасы Мәшһүр Жүсіп Көпейұлының жастық шағы 
мен білім, ғылымға үйренген өмірлік кезеңдеріне ықпал 
жасаған діни ахуал мен орта туралы бірқатар деректер 
қарастырылады. Дәстүрлі қазақ руханиятының дамуы-
на әсер еткен факторлардың қатарында атақты ағартушы, 
ғұлама тұлғалардың қалыптасуына әсер еткен мұсылмандық 
мемлекеттердегі реформаторлық тұлғалардың пікірлері 
жазылған.

Түйін сөздер: Мәшһүр Жүсіп Көпейұлы, дін, өнеге, руханият.

1 ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, 
саясаттану және дінтану 
институты, 
Алматы, Қазақстан

2 Казахский национальный 
университет имени 
аль-Фараби, 
Алматы, Казахстан

3 Международная исламская 
академия Узбекистана, 
Ташкент, Узбекистан

Автор-корреспондент: 
А.Д. Шағырбай 
lmasbek85@gmail.com

Мақаланың сілтемесі: 
Шағырбай А.Д.
XIX ғ. соңы мен XX ғ. 
басында қалыптасқан діни 
ахуал // Адам әлемі. – 2022. 
– No. 3 (93). – Б. 133-146.

* Мақала №AP13068253 «Қазақстандық қоғамның  рухани жаңғыруындағы Мәшһүр Жүсіп 
Көпейұлының діни-өнегелік мұрасы» (2022-2024) ғылыми жобасы аясында орындалған.

Религиозная ситуация конца 19-го века начала ХХ века

Аннотация. В статье обобщаются размышления и выводы мусульманских ученых, 
религиозных деятелей Индии,  Египта  об исламском мире в рамках аспектов мировой 
религиозной ситуации конца XIX – начала XX века. Сообщается о деятельности и религиозном 
просвещении представителями школы «жадидизма», начатой учеными Татарстана, в связи 
с историческими особенностями традиционного казахского общества в рамках названных 
веков. Написаны сведения о влиянии «жадидистского» течения, названий медресе и их 
местонахождения на особенности развития казахской духовности в новую эпоху. Рассмотрен 
ряд данных о религиозной среде и окружении, повлиявших на юношеский и жизненный 
периоды известного казахского поэта, историка, ученого Машхура Жусипа Копейулы. Среди 
факторов, повлиявших на развитие традиционной казахской духовности, зафиксированы 



134     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

мнения реформаторов в мусульманских государствах, повлиявших на формирование 
мировоззрения известных просветителей и ученых.

Ключевые слова: Машхур Жусип Копейулы, религия, наследие, духовность.

The Religious Situation of the Late 19th Century and Early 20th Century

Abstract. The article summarizes the reflections and conclusions of Muslim scientists, religious 
figures of India, Egypt about the Islamic world within the framework of aspects of the world reli-
gious situation in the late XIX – early XX century. It is reported about the activities and religious 
education of the representatives of the school of “Jadidism”, begun by the scientists of Tatarstan, 
in connection with the historical features of the traditional Kazakh society within the named cen-
turies. Information has been written about the influence of the “Jadidist” movement, the names of 
madrasahs and their location on the features of the development of Kazakh spirituality in the new 
era. A number of data on the religious environment and environment that influenced the youthful 
and life periods of the famous Kazakh poet, historian, scientist Mashkhur Zhusip Kopeyuly are con-
sidered. Among the factors that influenced the development of traditional Kazakh spirituality, the 
opinions of reformers in Muslim states that influenced the formation of the worldview of famous 
educators and scientists were recorded.

Key words: Mashhur Zhusup Kopeyuly, Religion, Heritage, Spirituality.

  Кіріспе

Фольклортанушы әрі тарихшы 
ретінде ғана емес, дінтанушылық 
қырымен де көзге түскен Мәшһүр 
Жүсіп Көпейұлының (1858-1931) өмір 
сүрген кезеңі – XIX ғасырдың екінші 
жартысы мен ХХ ғасырдың алғашқы 
ширегі жалпы әлемдегі, сондай-ақ 
мұсылмандық Шығыс әлеміндегі, оның 
ішінде қазақ даласындағы да ірі де, 
күрделі өзгерістер кезеңі болып са-
налады. Бұл дәуірде өмірдің барлық 
салаларында құлдырауға ұшырап, ба-
тыс державаларының билігіне тәуелді 
күйге түскен мұсылман елдерінде ислам 
дінін қоғамдағы өзгерістерге бейімдей 
отырып, жаңарту идеяларын алдыға 
тартқан қолдаушылардың қозғалысы 
орын алды. Модернизация әсерімен 
болған бұл қозғалысты реформаторлық 
қозғалыстар деп те атайды, алайда 
дін канондары тұрғысынан келгенде 
мұндай атау оның негізгі догматтарына 
қайшы келеді. Өйткені дінде ешқандай 
реформа болуы мүмкін емес. Бұл көбіне 
ориенталистік бағдардағы батыстық 
ұстаным тұрғысынан қойылған атау 
кейін дүниетанымдық әдебиеттерге 
де, әдіснамалық әдебиеттерге де 

сіңіп, орнығып кетті. Сол сияқты бұл 
қозғалыстарға қатысты панисламизм 
деген айдардың қолданылатынын еске-
ру қажет. Солтүстік Африка жағалауы 
елдерін, Мысыр мен Пәкістанды, Осман 
және Ресей империяларын (оның ішінде 
Қырым мен Еділ бойынан қазақ дала-
сына енген) кең қамтыған бұл үрдіс пен 
қозғалысты біз діни жаңғыртушылық 
немесе модернистік деп атағанды дұрыс 
көрдік. Османлыдағы жас түркілер 
қозғалысымен қаншалықты байланы-
сы болса да, болмаса да XIX ғасырдың 
соңына қарай Ресей империясының 
мұсылман жұртшылығын қамтыған діни 
қозғалыс «жәдидшілдік» (жәдид – араб-
шадан аударғанда жаңартушылық) деген 
атауға ие. «Қадымшылдықпен» (қадим 
– арабшадан аударғанда ескішілдік) 
қанша полемикалық талас-тартысқа 
барса да біз бұл қозғалысты қазіргі 
«сәлафтардың» ойындағы бидғатпен 
(бидға – арабшадан аударғанда жаңа-
шылдық енгізу) шатастырмаймыз. Де-
генмен, жоғарыда аталған жаңғыртушы-
лық пен жаңартушылық қозғалыстардың 
арасында терең байланыс бары анық. 
Нұр-Мүбәрак Египет ислам мәде-
ниеті университетінің профессоры 
Шамшәдин Керім Тұрсынұлы бұл туралы 

Шағырбай А.Д., Сарсенгали Б.Ж., Мирзаходжаев А.А.



135https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

XIX ғ. соңы мен XX ғ. басында қалыптасқан діни ахуал

былай дейді: «Ресей бодандығындағы 
мұсылман ағартушылығының «жәдид-
тік» (жаңа) бағыты өз алдына бөлек 
жатқан құбылыс емес, шығыс елдерінде, 
араб, мұсылман елдерінде пайда 
болған реформаторлықты бағдар ет-
кен ұстанымдармен тамырласып, 
ұстасып жатқан қозғалыс болатын. 
Қазақ діндарларының қадим жүйесін 
сынаған жаңашыл ұстанымын өз-өзінен 
шықпаған, араб әлеміндегі Рифат ат-
Таһтауи, Жамал ад-дин әл-Ауғани, 
Мұхаммед Абдуһу, Абду ар-Рахман 
Каукиби тәрізді қайраткерлердің иде-
яларымен үндес, сабақтас қозғалыс 
деп қарастырғанымыз жөн. Сондай 
жәдидтік бағытты қабылдаған қазақ 
зиялыларының бірі Мәшһүр Жүсіп 
Көпейұлы әл-Ауғани мен Мұхаммед 
Әбдуһудың істеген жұмыстары мен ұс-
танымдарынан хабардар болған» [1, 24 б.].

Әдіснама
 
Бұл  мақаламыздың  мақсаты  атал-

мыш  тұлғаның  осы  күнге  дейін  зерт-
телмеген  тұстарын  зерттеп,  Қазақ  
даласында түрлі билік құрылымдары 
мен дәуірлік өзгерістер кезеңдерінде 
өмір сүрген дін қайраткерлерінің 
көзқарастары мен өмірлік ұстанымдары 
қандай кезеңдерде қай  бағытта  
өзгеріп  отырғандығын Мәшхүр Жүсіп 
Көпейұлының мысалында анықтау. 
Осы  мәселенің  маңыздылық  деңгейін 
ортаға салу және ұлы даланың төрінен 
шыққан  дін  қайраткерінің  ғылым, 
өнер, шығармашылық  жолындағы  
талпынысын  көрсету.  Сондықтан  
да  алға  қойған  мақсатқа  жету үшін 
Мәшхүр Жүсіп Көпейұлының көптеген 
шығармаларындағы дін тақырыбына 
байланысты ой-толғамдары, пікірлері 
зерттелді. 

Тікелей қолжазбалардан,  яғни  бірінші  
деңгейлі материалдардан алынған де-
ректер мен Мәшхүр Жүсіп Көпейұлының 
шетелдік және қазақ руханиятының 

өкілдерімен шығармашылық байланыс 
орнату жазбалары басты назарға алын-
ды. Бұл   жолғы   мақалада   Мәшхүр Жүсіп 
Көпейұлының дүниетанымына әсер ет-
кен факторларды: ислам ғұламаларының 
Индия, Мысырдағы модернистік көз-
қарастар, дін жолындағы алғашқы 
қадам, ескі (қадим) оқу  жүйесінен  жаңа  
(жәдидтік)  оқу жүйесіне өту кезеңі, 
білім беру орталықтардың қызметі 
жайындағы кезеңге бөліп әрбір кезеңді 
жеке-жеке талдау жасалды. 

Ислам ғұламаларының Индия, 
Мысырдағы модернистік 

көзқарастар

Нұр-Мүбәрак Египет ислам мәде-
ниеті университетінің біраз жыл рек-
торы болып, қазақ жұртшылығына 
танымал болып үлгерген Махмұд Фах-
ми Хиджази де «XIX ғасырдың екінші 
жартысы мен XX ғасырдың басындағы 
Араб елдеріндегі реформаторлық ой-
пікірлер» деген мақаласында былай 
дейді: «Араб елдерінің бірнеше ой-
шылдарында мемлекетті дамыту, ре-
форма жасау мақсатында бірнеше иде-
ологиялық бағыттар қалыптасты. Сол 
ойшылдардың қатарына мысырлық 
Рифағат әт-Таһтауи (1801-1873), Хайр әд-
дин әт-Туниси (1810-1890), ислам дінінде 
жаңашылдықты ұстанған Мұхаммед 
Абдуһу (1850-1905) жатады. Олардың 
бірінші пікірі – ислам өркениеттерін 
дамытуға негізделеді. Ойшылдардың 
екінші пікірі – қазіргі білім беруге ерек-
ше көңіл бөліп, маңыздылығы мен 
тиімділігі нақтыланған білім беру жүйесін 
қабылдау. Осы ойшыл-ғалымдардың 
үшінші пікірі – барлық салалардағы 
ғылыми-зерттеу жұмыстарына көңіл 
бөлу. төртінші пікірі – заманауи инсти-
туттар мен жүйелер құру. Жоғарыда 
аталған ұлы ойшылдардың бесінші пікірі 
– азаматтық заң, сауда-саттық заңы 
сияқты қазіргі заңдардың маңыздылығы. 
ал алтыншы пікірі – өркениет үшін 



136     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

мәдениеттер арасында диалог құру» [2, 
204-205 б.].    

Көп жағдайда бұл қозғалыс отар-
шылдықтың бұғауын киген мұсылман 
елдерінің ұлт-азаттық күресімен де бай-
ланыстырылады. Әрине, ислам мен сая-
сат арақатынасы тәрізді концептуалдық 
мәселелер өз алдына бір төбе.  Көптеген 
өзге мәселелердегі сияқты бұл сұрақ-
тың жауабын табуда да көзқарастар 
алшақтығының шектен шыққан фор-
малары бар. Біреулер діннің саясатқа 
мүлдем қатысы жоқ десе, екіншілері 
бүкіл діни жүйені саясаттың өзіне ай-
налдырады. Ислам тек діни дүниетаным 
ғана емес, ол өмірдің тәртібі, белсенді 
өмір сүрудің мәдениеті болғандықтан, 
саяси исламның таңсық болатындай 
ештеңесі жоқ, ол басқа да «дамушы 
әлем» елдері сияқты бүгінгі әлеуметтік, 
саяси, құқықтық, экономикалық және 
адамгершілік мәселелермен бетпе-бет 
келіп отыр. Ол отаршылдық бұғауынан 
босап, өз бірегейлігін орнықтыру ба-
рысында күнделікті өмірдің барлық 
саласындағы күрт өзгерістермен, урба-
низациямен, әлеуметтік құрылымның 
бұзылуымен, дәстүрлі құндылықтардың 
шайылуымен сипатталатын жаңғырту 
(модернизация) мен жаһандану (гло-
бализация) үдерістерінен туындаған 
көкейтесті мәселелерді шешуге тыры-
суда. Халықаралық қауымдастықтың 
қазіргі құқықтық нормаларына қайшы 
келмеген жағдайда, біріншіден, бұл 
қозғалыстарға өз бағдарламаларын 
жасауға, оны жүзеге асыруға мүмкіндік 
берілуі тиіс. Екінші жағынан, ол қазіргі 
кезде белең алып отырған адамзатқа 
қарсы бағытталған рухани азғындықпен 
сипатталатын бұқаралық жаппай тұты-
нушылық қоғамның мәдени тегеуірініне 
қарсы тұруға қабілетті бірден-бір өр-
кениетті күш [3, 52 б.].

Аталмыш діни қозғалыстардың пай-
да болуына түрткі болған факторлардың 
бірі кезінде бүкіл әлемде жетекші рөл 
ойнаған ислам өркениетінің бүгінгі 

күні «әлсіз, шеткері аймаққа» айналуын 
мойындау болып табылады. Мұсылман 
қоғамдарының ішкі моральдық және 
рухани құлдырауы ислам теология-
сы мен философиясындағы, ғылымы 
мен технологиясындағы шығармашы-
лық және интеллектуалдық күштердің 
сарқылуынан (атрофиясынан), Батыс-
тың ғылыми жетістіктеріне деген 
енжарлықтан, уақыт ағымы бары-
сында діннің догматизмге бой алды-
руынан аңғарылады. Әлем алдында 
тұрған мәселелерге араласудан алыс, 
қауқарсыз, қараңғылықта қалған бұл 
кеңістікте өзгелермен сұхбат құра 
отырып, ғалам туралы ой өрбітіп, 
бүгінгі заман мен болашақ туралы 
адамзатқа ортақ пәтуа айта алатындай 
ғұламалардың тапшылығы осы діни 
қозғалыстардың рухани көсемдерін та-
рих сахнасына шығарды. 

Сонымен жоғарыда ойын ортаға 
салған профессор Шәмшадин Керім 
Тұрсынұлының «оқымыстының көзқа-
расын сол кезеңнің тынысымен, қо-
ғамдағы болып жатқан ой-пікірлерден 
бөле-жармай, сабақтастыра қарастырған 
жөн» [1, 24 б.] деген тұжырымымен 
келісе отырып, осы жаңғыртушылық 
және жаңартушылық қозғалыстардың 
көрнекті өкілдерімен қазақ ойшылының 
қаншалықты таныс болғандығын, же-
келей бұл екі қозғалыстың саяси және 
дінтанулық сипаттамасын және олардың 
көшбасшыларының ілімінің Мәшһүр 
Жүсіп діни дүниетанымына әсерін оның 
қоғамдық-саяси көзқарасымен байла-
ныста қарастырамыз. 

Мәшһүр Жүсіп Көпейұлының Мы-
сыр мен Үндістандағы діни қозғалыс 
көсемдерімен терең таныстығын оның 
«Ғылым және дін» атты еңбегінің 
кіріспесінен аңғаруға болады: «Ислами-
тінің түп негізі болған Калам, Қадим, 
Хадис-Шәріптен хабарлары жоқ, сарт-
сауаннан жинап алып айтқан дін дүнияға 
пайдасыз. Қатырма тысты қалың кітаппен 
қазақтың саф жауһардай балаларының 

Шағырбай А.Д., Сарсенгали Б.Ж., Мирзаходжаев А.А.



137https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

миын шірітіп, оның өзінде оңдап үйрете 
алмай, шапан мен сәлденің арқасында 
халықтың төрінде отырып, тәтті тамақтар 
жеп, қарнын тойғызғанға мәз болып, 
өзі оңбаған қара халықты онан жаман 
былғап, хорлықта қалдыруға надан мол-
далар себеп болды. 

Сексен миллион шамасы Һиндістан 
мұсылмандарына үлгі-өнеге шашқан 
Шейхы Жамалдин Лафғаны (Жамал 
ад-дин әл-Ауғани. – А.Ш.). Үш миллион 
шамалы Мысыр мұсылмандарына үлгі-
өнеге болуға жараған Шейх Мұхаммед 
Ғыбыпта (Мұхаммед Әбдуһу. – А.Ш.) 
хазретлерінің сөзіне илан. 

Өткір тілді, жүйрік қаламды, хүре 
пікірлі, хақиқат миданына жарқырап 
шыққан шаһбазлар бізді үйір-шүйір 
қылып таныстырып жатыр. Бұрынғы 
қатырма тысты қалың кітапты қоялық... 
«Дін не екенін танимын» дегенге Раит-
алзи (әр-Рағыд. – А.Ш.) сүресін тәпсір 
қылып, тәуилі не екенін түсіндіріпті. 
Исламның төрт рәкіні немен түгел 
болатындығын Уалғасыр (әл-Аср. – А.Ш.) 
сүресімен тәмам қылыпты.  Сол: «Жадид 
бұзады» – деген надан молдалардың 
сөзіне ирасиндер. Сол екі сүренің 
тәпсірін оқып, тәуиліне қараңдар! 
Сол жәдид қалай екенін сонан соң 
танисыңдар!» [4, 320 б.]. 

Қазақтың тағы бір діни ойшылы 
Ғұмар Қараш тәрізді Мәшһүр Жүсіп те 
әл-Ауғани мен Мұхаммед Абдуһудың 
пікірлес шәкіттерінің бірі Мұхаммед Ра-
шид Ризаның негізін қалап, шығарып 
тұрған «әл-Манар» газетін алып тұруы 
да мүмкін. Өйткені сол кездегі қоғам мен 
ғылымның хәліне сәйкес көкейге қонған 
идеялардың ұқсастықтары ойшылдың 
діни шығармашылығынан айқын аңға-
рылады. Енді осы діни қозғалыстар мен 
олардың көрнекті өкілдеріне кеңірек 
тоқталсақ.

Мұсылмандардың жаңа дәуірдегі 
діни жаңғыртушылық қозғалысы  XIX 
ғасырдың соңында пайда болды және 
ол идеология ретінде осы заманда өмір 

сүрген мұсылман қайраткері Жамал ад-
Дин әл-Ауғани (1839-1897) есімімен бай-
ланыстырылады.  Бұл діни-саяси идео-
логия жер бетіндегі барлық мұсылман 
қауымының бірлігі концепциясымен 
айшықталып, олардың біртұтас ислам 
мемлекетіне бірігу қажеттілігін алға тар-
тады. 

Мысырда мұсылмандық модернизм 
идеяларын әл-Ауғанимен қатар және 
кейінірек Мұхаммед Абдұһу (1849-1905),  
Рида Мұхаммед Рашид (1865-1354), Ха-
сан аль-Банна (1906-1949), Саид Кұтб 
(1906-1967) жалғастырды. Саид Кұтб 
Мысырда 1928 жылы «Мұсылман ба-
уырлар» ассоциациясын құрды. Бұл 
партия осы күнге дейін өзінің саяси 
белсенділігін сақтап келеді.   

Өзінің қазіргі формасы мен 
қоғамдық пікірдегі мағынасында сая-
си ислам немесе исламшылдық Шығыс 
халықтарының өмірінде аса маңызды 
рөл атқарды. Үндістанда халифаттық 
қозғалыс ағылшын үстемдігіне қарсы 
шықты, Ганди мен Үнді Ұлттық Конгресі-
нің бұл қозғалысты қолдауы тегін 
емес. Исламшылдықтың ұрандары 
антиимпериалистік сипатта болды. 
Үндістандағы бұл қозғалыстың соңы 
отаршылдықтың күйреуіне және 
Пәкістанның бөлініп шығуына әкел-
ді. Бұл жердегі көрнекті мұсылман 
модернистерінің қатарына Англия-
да оқып, білім алған Саид Ахмед Хан 
(1817-1898) Саид Әмір Әли (1849-
1928) Мұхаммед Икбал (1873-1938) 
жатқызылады. 

Кейде радикалды сипатымен ерекше-
ленетін саяси исламның идеологиялық 
бастауында көбіне дін ғұламалары мен 
үлемдер емес, діни емес саяси интеллек-
туалдар тұрады (мысалы, А. Маудидидің 
кәсібі – журналист, С. Құтбтың кәсібі 
әдебиетші болатын), сондықтан оны 
ислам дінінің ішіндегі өзекті көзқарас 
деп қабылдауға болмайды. Өтпелі тари-
хи кезеңдер мен дағдарыстарда орын 
алып, қоғамдық институттарды түбірімен 

XIX ғ. соңы мен XX ғ. басында қалыптасқан діни ахуал



138     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

өзгерту үшін қандай да бір көзқарастар 
мен тұжырымдарды шектен тыс әспет-
тейтін радикализм (латынша radix – 
түбір) және олардың қолданған қарулы 
күресі екінші дүниежүзілік соғыстан 
кейінгі ұлт-азаттық және революциялық 
қозғалыстарда діни ғана емес, зайырлы 
белгіге де ие болатын. 

Мәшһүр Жүсіп Көпейұлы қазақ
 қоғамына қатысты көзқарастары

Бастауын Батыс Еуропадан алатын 
зайырлылық пен секулярлық үрдістер 
кейінірек бүкіл ислам әлемін қамтыды. 
Басқарудың зайырлық үлгісі мен 
секулярлық дүниетаным (лаицизм) ХХ 
ғасырдың бастапқы ширегінде тұңғыш 
рет ресми бекітілді. Түрік лаицизмі 
мұсылман әлеміндегі қолданыс тапқан 
алғашқы доктрина болды. Кейінірек 
бұл зайырлы идеология бірқатар араб 
елдерінде, сондай-ақ бұрынғы Кеңес 
Одағы құрамындағы Әзірбайжан, Қа-
зақстан, Қырғызстан, Өзбекстан, Тә-
жікстан және Түркіменстанда комму-
нистік режим жағдайында секулярлық 
идеяның шектен шыққан көрінісі ретінде 
қалыптасты.   

Осы тұрғыда «саяси ислам» тер-
минінің өзінің бейтарап екендігін айта 
кету керек, бағалаушы немесе ай-
ыптаушы пікірлер нақты бір ислам-
шыл қозғалыстың немесе ұйымның 
көзқарастарына, мақсаттары мен құ-
ралдарына қатысты айтылады. Бұл 
мәселелерді Мәшһүр Жүсіп Көпейұлы 
ислам дінінің қайнар көздері – Құран мен 
суннаны терең меңгергендіктен жақсы 
түсінді және бұл оның еңбектерінен де, 
әрекетінен де айқын көрініс тапты [5,    
85 б.].    

Мәшһүр Жүсіп қазақтың шаруасының 
оңалмай, мал басының кеміп бара жа-
туына қынжыла отырып, бейқамдықтан 
болған нәрсені қазақтардың кінәні 
өзінен емес, басқадан іздеуінің дұрыс 
еместігін алға тартады. «Қыс алды, боран 

алды» – дейсіз, қыс пен боран алатұғын 
болса, қоян неге өлмейді, торғай неге 
өлмейді? Бораннан ығып, суықтан үсініп 
бір қоянның, бір торғайдың өлгенін 
көрген жан жоқ. Қазақта бір мақал бар: 
«Жаман Құдайшыл келеді» – дейді. Ол 
сөздің мағынасы құдай, құдайдың жазу-
ымен болды десеңіз, бұл сөздің тұрғаны 
теріс. Өзі жаратқан мүлкін, өзі бар 
қылған мақұлығын құдай неге қырады? 
Кім болса, ол болсын, өзі жасаған 
нәрсесін өзі бұзбайды. Құдай тәбарак 
тағаланың мұнша жаратқан мақұлығын 
жоқ қылуға мөлшер қылған болжалды 
мезгілі бар» [6, 343 б.]. 

Бұдан ары қарай «Осыншама кем-
шілік, осынша қорлық қайдан келіп жа-
тыр? Нығмет не екенін білмегендеріңнен. 
Ол нығметтің қадіріне жетіп, шүкірана 
қылмағандарыңнан. Құдайдың сендер-
ге берген сансыз, есепсіз нығметінің 
қайсы бірін айтып шаршайын. Сон-
да да шүкіранасы өте тиісті болған зор 
нығметтердің біреуін айтайын», деп 
Мәшһүр Жүсіп бүгінгі күннің өзекті деген 
тағы бір маңызды мәселесінің ұшығын 
көрсетеді. 

«Әй... көзбен қарап, ынсапты құлақ-
пен тыңдайтұғын, ағайындар! Бұл дү-
ниеде үстіңнен қарап тұрған патша 
ағзам Хазіреттерінің барлығын басыңда 
болған нығыметтерден артық нығмет 
деп білуге керек. Не үшін десеңіз, пат-
ша ағзам Хазіреттерінің тахт тасыры-
пында, сая-дәулетінде болумен әркімнің 
басы, малы есендікте тұрады. Осы 
нығымет бір-біріне үстін қарап тұрған 
патшасына шын көңілмен тілеулес болу 
ең зор шүкіршіліктен саналады... Ол 
сұлтан болушының кім болмағанымен 
жұмысыңыз болмасын. Алла Тағала 
оттағала кәләм хадимінде... бұйырды 
мағынасы айтқыл, ей Мұхаммед, Мәлік-
тердің мәлігі, Алла Тағала оттағала 
кімді тілесе, өзінің мүлкіне соны ие 
қылады деп. Олай болса, құдіреті күшті 
құдай өзі қалап бірсыпыра мүлкіне ие 
қылып қойған соң, біздер сол патша 

Шағырбай А.Д., Сарсенгали Б.Ж., Мирзаходжаев А.А.



139https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ағзам хазіреттерінің қазған жолында, 
шашылған топырағында болып, кеше, 
күндіз әулеттерінің артылмағанына 
дұғада болсақ керек» [6, 344 б.]. 

Бұл пікірден Мәшһүр Жүсіп отар-
шылдықты қолдады деген ой тума-
са керек, керісінше, ол өзінің туған 
халқын, мұсылман халқын шексіз сүйді, 
соның жоғын жоқтап, мұңын шақты. 
Құсайыновтар баспасынан шыққан 
үш кітабындағы көзқарастары үшін ақ 
патшаның жергілікті өкіметі тарапынан 
қудаланды. Бұл туралы кейінірек сөз 
болады. Дегенмен ол басқа да Алаш 
азаматтары мен ұлт зиялылары сияқты 
саясатпен белсенді түрде айналысқан 
жоқ. Оның діндарлығы, тақуалығы және 
әулиелілігі бұған мүмкіндік бермеді. 
Оған қоса оның болашақты болжайтын 
көріпкелдік қасиеті болғаны баршаға 
мәлім. 

Шындығында Мәшһүр Жүсіптің нақты 
саяси көзқарасы немесе бағдарламасы 
болған жоқ. Бұл мәселеге келгенде ол 
діннің қайнаркөздерінен алшақ кет-
кен жоқ. Құранның көптеген аяттарын-
да, сондай-ақ Суннада Құдайдың еркі 
бекітіледі, биліктің қандай да бір топқа, 
рухани көсемдерге немесе шіркеулерге 
(теократиялық басқаруда осындай бо-
лады, ал исламда дінбасылар кастасы 
немесе шіркеу институты деген болған 
жоқ) тиесілігі туралы ештеңе айтылмай-
ды, керісінше биліктің жауапкершілігі 
туралы айтылады. Сондықтан исламның 
бұл бастау көздерінен абсолюттік мо-
нархия туралы да, классикалық демо-
кратия туралы да, диктатура немесе 
анархия туралы ешқандай мәлімет та-
былмайды. Жалпы исламды идеология-
ландыру әрбір мәселені көппен келісіп 
шешіп («шура», «сұхбат»), өзгеге зия-
нын тигізбейтін құқыққа негізделген 
мұсылмандық жүйеге, исламның өзінің 
рухына қайшы келеді. Исламдағы 
басқару бағынушы мен басқарушы 
арасындағы заңды келісімге негізделеді. 
Ал бұл заң үстемдігі (оны басқарушы 

да, бағынушы да сақтауы керек) 
Алланың Еркі мен Сөзіне сүйенуі тиіс. 
Мұны белгілі бір дәрежеде Руссоның 
«қоғамдық шарт» тұжырымдамасымен 
және құқықтық мемлекет идеясымен 
салыстыруға да болады. 

Исламшыл қозғалыстардың және 
олардың әлеуметтік, саяси функция-
ларының алуан түрінен ислам 
радикализмі және ислам либерализмі  
деп анықтауға болатын екі идеологиялық 
алшақ ұстанымды бөліп қарастыруға 
болады. Американдық зерттеуші Г. Фул-
лер өз пікірінде демократияны, адам 
құқықтарын, плюрализм мен азамат-
тық қоғам құндылықтарын жақтайтын 
либералдық немесе модернистік (кей-
де «ағартушылық», кейде евроислам 
терминдері де қолданылады) ислам-
шылдық әуел бастан оған «мультикуль-
турализм» тән болған исламмен толық 
сәйкес келеді деп есептейді [7]. 

Жәдидшілдік – XIX ғасырдың соңы 
мен XX ғасырдың басындағы 

қозғалыс

Үкілі Мәшһүр Жүсіп заманындағы 
діни ахуал осы дәстүршілдер мен ли-
бералистер арасындағы айтыс-тар-
тыспен сипатталады. Патшалық Ре-
сей империясындағы бұл екі тарапты 
қадымшылдық пен жәдидшілдік білдірді. 
Жәдидшілдік – XIX ғасырдың соңы мен 
XX ғасырдың басында мұсылман түркі 
тілдес халықтардың арасында таралған 
қоғамдық-саяси және интеллектуалдық 
қозғалыс. Ал қадымшылдық болса, за-
манауи жаңашылдықты қабылдамайтын, 
Шариат жолынан ауытқымауды талап 
ететін консервативтік ұстанымда болды 
[8, 193 б.]. 

Жәдидшілдік бастапқыда Қырым 
және Еділ бойындағы ханафилік 
мәзһабты ұстанатын түркі тілдес 
халықтардың (басым бөлігінде татар-
лардың) арасында дүмшелік пен фа-
натизмге, буквализм мен догматизм-

XIX ғ. соңы мен XX ғ. басында қалыптасқан діни ахуал



140     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

ге қарсы заманауи өркениеттің білімі 
мен ғылымын қарсы қойған қозғалыс 
болды. Олар мұсылмандардың ал-
дына еуропалық өркениеттің қойған 
міндеттерін шешу үшін «иджтихәдтың 
қақпасын» ашу қажеттілігін алға тартты. 

Бүгінгі ислам ойшылдардың осы 
заманғы әлеуметтік және саяси құн-
дылықтармен сәйкес келетіндей 
ұғымдармен исламды түсіндіруге ұм-
тылуы әдетте, радикалдар тарапы-
нан наразылық тудырады. Бұл тұста 
бұрын беймәлім болып келген жаңа 
таңсық ахуалдарға қатысты іргелі ис-
лам қағидаларын қолданудың құралы 
ретінде «иджтихәд» мәселесі алдыңғы 
орынға шығады. 

Кей жағдайда саяси исламға қатысты 
өз пікірін үстірт айтатын адамдар көбіне 
Құранның аудармалары мен әдейі 
іріктелген әлсіз хадистерге сүйеніп, өз 
көзқарастарын таңуға бейім тұрады. 
Олар мұсылман құқығы – шариаттың 
Құрандағы құқықтық-этикалық  қағида-
лар мен Мұхаммед пайғамбардың  ха-
дистерінен тұратын діни-этикалық ба-
стаулармен қатар, мұсылман қоғамының 
біртұтас келісімі – иджмалармен сипат-
талатын арнайы құқықтық қайнарлар-
дан құралатынын естен шығарады. 
Нәтижесінде бүгінгі күні белең алып 
отырған мұндай жеңілтек шешімдер 
заңнамалық ретсіздік пен заңдылықтың 
дағдарысын тудырады, байыбына терең 
бойламай қабылдана салатын қоғамдық 
пікір қалыптасады. Ислам тарихынан 
белгілі, Мұхаммед пайғамбар дүниеден 
өтіп, уәхи тоқтағаннан кейін діннің өзге 
мәдени орталарға таралуы барысында 
күнделікті өмірде туындаған кез келген 
мәселенің шешімі аят-хадистерден (нас-
стан) табылмаса, алдыңғы қатарлы саха-
балар, тәбиғиндер мен тәуа-табиғиндер, 
мүджтәхид ғұламалар мен факиһ ға-
лымдар Құран мен суннаның негізінде 
қияс (аналогия) әдісін қолданып, рай мен 
иджтихәдқа (ыждаһат – дұрыс шешімге 
келу үшін күш-жігерді жұмылдыру) 

жүгінген. Мүджтәхид (иджтихәд әдісін 
қолданушы) ғалымдардың бір діни 
үкімге бірауыздан келісуі иджма деп ата-
лады.         

Исламшылдар арасында иджтихәдты 
қолданудың шекарасы мен пәтуа беру-
ге кімнің құқығы бар екендігіне қатысты 
пікірталас бар. Оның бір жағында діни 
үлемдер болса, екінші жағында көбіне 
батыстық білім алып, батыстық елдер-
де тұратын «ислам интеллектуалдары» 
тұр. Бұл интеллектуалдардың «беделді 
иджтихәдқа» деген дін иелерінің 
дәстүрлі монополиясына таласы бар. 

Жалпы мойындалған иджтихәдтің 
заңдылығының түбінде екі шарт бо-
луы тиіс: біріншіден, оны қолданушы 
адам құқық әдіснамасына қатысты 
дәлелдеменің барлық шариаттық 
әдістерін білуі тиіс, екіншіден, ол осы 
әдіс-тәсілдердің рухын меңгеріп қана 
қоймай, өзі құқықтық қисынды ақылға 
жүйрік болуы керек. Сол сәттегі ғана 
емес, болашақта да туындауы мүмкін 
деген фыкһтық мәселелерге қатысты 
миллионнан аса иджтихәд жасаған Әбу 
Ханифа осы әдіснама мен құқықтық 
мектептің негізін қалаушылардың бірі 
ретінде дін ілімінде ерекше орны бар 
тұлға болып саналады. Оның өзі мен 
шәкірттерінің заманында ислам әле-
мінде өркен жайған бұл ерекше бай 
әрі қайталанбас құқықтық мәдениет 
мұсылман қауымына зор игілік әкелді. 
Алайда уақыт өте келе, жаттандылық 
пен көзсіз еліктеудің, дүмшелік пен 
догматизмнің салдарынан оның өмірлік 
кеңістігі тарыла түсті. Дегенмен бүгінгі 
діннің жаңғыруы барысында, ислам 
интеллектуализмінің оянуы аясында 
тақуалығы мен ақылы жарасқан, жан-
тәнімен жауапкершілікті түсінетін адам-
дардың арқасында иджтихәд өнері қайта 
өркендеуі әбден мүмкін [5, 87-88 б.].  

Жалпы ислам дінінде Пайғамбар 
мен турашыл халифтер, сахабалар 
мен табиғиндер заманынан кейін төрт 
мәзхабтың негізін қалаушы имамдар, 

Шағырбай А.Д., Сарсенгали Б.Ж., Мирзаходжаев А.А.



141https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Хасан Басри, Баязид Бистами, Имам 
Ғазали, әл-Ашари, Матуриди, Имам Раб-
бани, Әбдулқадір Гейлани т.б. сынды 
жалпы мойындалған ғұламалар, Йасауи, 
Руми, Нақышбанди, Сухраверди тәрізді 
тариқат негізін қалаушылар, сондай-
ақ Абай мен Шәкәрім тәрізді хақимдер 
ақидада (иман негіздерінде) бір-
бірінен алшақ кетпейді. Бірақ кейіннен 
олардың ілімдерін басқа мақсаттарда 
бұрамалайтындар табылады. Әр ғасыр-
дың өз ғұламалары болған.

Қазақтың діни ойшылдары Абай 
мен Шәкәрімнің, Шәңгерей Бөкеев пен 
Шәді төренің, Марал ишан мен Науан 
қазіреттің, Ғұмар Қараш пен Мәшһүр 
Жүсіп Көпейұлының көзқарастарына 
жоғарыда аталған үрдістердің, оның 
ішінде қадымшылдықпен қатар, осы 
иджтиһад құбылысына жақындайтын 
жәдидшілдіктің ықпал еткені сөзсіз. 

Жәдидшілдік қазақ даласына Қырым 
мен Еділ бойынан, татар оқымыс-
тыларының тарапынан келгенін айта 
кету керек. Бұл қозғалыстың қазақ 
арасына таралуы татарлардың қазақ 
арасына енуімен байланыстырыла-
ды. Ресей империясының қол астын-
да қазақтармен салыстырғанда ерте-
ректе қалған татарлар мен ноғайлар 
әскери міндеткерліктер қажып және 
жалпы алғанда «ұлттық, діни салттарын 
жоғалтпау үшін Қазақ жеріне көшуге 
мәжбүр болды. Осылайша татарлар 
мен қазақтар арасында мәдени бай-
ланыстар құрыла бастады. Ресей екі 
халықтың достығын пайдалана отырып 
көптеген іс-шаралар жасауға ұмтылды» 
[9, 33 б.]  Осы мақсатпен II Екатерина 
1787-жылы мұсылмандардың ең көп 
шоғырланған Орынборға қарасты Уфа 
қаласына мұсылмандардың бір діни 
орталығын ашуды ұйғарды. 188-жылы 
Сенат шешімімен Орынбор мүфтийі 
сайланды. Мүфтилік құрылғаннан кейін 
Ақмола, Жетісу, Семей, Торғай және 
Орал аймақтарындағы қазақтардың 
бір бөлігі осы мүфтилікке қосылғылары 

келетіндіктерін білдірді. Үкіметке 
білдірілген өтініштердің нәтижесінде 
жоғарыда көрсетілген аймақтарда 
тұратын қазақтар 1789-жылы Орынбор 
мүфтилігіне қосылды [10, 33 б.]. Қазақтар 
мүфтилікке қосылғаннан кейін қазақ 
жеріне татар дін адамдары келе баста-
ды. Татар имамдарының діни насихатта-
ры қазақ жеріне тез арада қолдау тауып 
жайыла бастады [11, 64 б.]. 

Ал бұған дейінгі қазақ арасындағы 
діни ағартушылық тарихи тұрғыда 
Қазақстанның оңтүстігінде, Тараз, одан 
кейін Түркістан өңірінде жүргізілген. 
Кейінірек бұл өңірлердегі білім 
ошақтары да құлдырап, қазақтар діни 
білімді Самарқанд пен Бұқарадағы мек-
теп-медреселерден алатын болды. Осы 
қалалар жаңа заманда діни консерватизм 
мен қадымшылдықтың орталықтары 
болды.  Мәшһүр Жүсіп Көпейұлы болса, 
осы оқу орталықтарына үш-төрт мәрте 
сапар жасап, діни білімін жетілдіргені 
мәлім. Көкілташ медресесі туралы мол-
да Жүсіптің өзі былай дейді: «Көкілташта 
сытқамыт алған адам не бай болып, не 
әулие болып, не молда болып шығады, 
құр алақан шықпайды»  [12, 250 б.]. 
Оның жас кездегі ұстаздары да осы оқу 
орындарында білім нәрімен сусындаған. 
Сондықтан ол діни іргелі білімді осы 
қадымшылдық орталықтарынан алған. 

Дегенмен, Мәшһүр Жүсіп араб, 
парсы тілдерімен қатар, орыс тілін 
де меңгерген, соған сәйкес батыстық 
мәдениет пен де терең хабардар, көзі 
ашық адам болғандықтан, көптеген 
көкейтесті мәселелерге байланысты 
өзіндік пәтуа жасай білген. Сондай-ақ, 
оның жоғарыда аталғандай, Мысыр-
да басылып тұрған «әл-Манар» жур-
налымен де, Ысмайыл Ғаспыралының 
шығарып тұрған «Тәржіман» газетіменде 
жақсы таныс болған. Оның үстіне сол 
кездегі қазақтың көптеген зиялылары 
жәдидшілдіктің ықпалын сезінген. Мы-
салы, ойшылмен құрдас тағы бір тұлға 
– Шәкәрім былай деп жазады: «Абай-

XIX ғ. соңы мен XX ғ. басында қалыптасқан діни ахуал



142     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

дан кейінгі ұстазым ретінде Тержуман 
газетінің иесі исмаил Гаспралыны айтсам 
артық болмайды. Оның газетін оқыдым, 
көп нәрсе үйрендім. Алла Тағала екі 
дүниеде мақсатына жеткізсін. Аумин» 
[13, 649 б.]. Шәкәрім сияқты Мәшһүр 
Жүсіп те өзінің еңбектерінде сол заман-
ғы жаратылыстанымдық ғылымдардың 
жетістіктерін молынан пайдаланады. 
Мәшһүр Жүсіп Көпейұлының әлеуметтік 
философиясына қатысты кандидаттық 
диссертация қорғаған Бағдат Бейсе-
нов бұл туралы былай дейді: «Ол халық 
ауыз әдебиеті үлгілеріне, тарихына 
қатысты еңбектерімен бірге филосо-
фия және жаратылыстану ғылымдарына 
арналған шығармалар жазған. Көпейұлы 
еңбектеріндегі философиялық мәселе-
лер негізінен адам мен қоғам арасында-
ғы қатынас, адам танымы мен санасы, 
ғарыш пен адам арасындағы байланыс, 
яки космологиялық (ғарыштың пайда 
болуы мен эволюциясы туралы) және 
дидактикаға қатысты ой-толғаулар, 
Оның философиялық көзқарастарынан 
халықтың рухани дәстүр мен ойлау 
мәдениеті және ежелгі шығыс фило-
софиясы (қытай, үнді), сонымен қатар 
орыс ойшылдарының тигізген ықпалы 
байқалады. Ақынның шығармаларында 
білім беру мен оқу орындарына қатысты 
мәселелер айқын көрінеді. Мәшһүрдің 
мектеп пен медреселерді жаңа уақыт 
талабына сай құру туралы ойлары «Дала 
уәлаяты» газетінде жарияланып тұрған. 
Оның ағартушылық көзқарастарында 
халықты өнер-білім мен белгілі кәсіпті 
үйрену, шаруашылықты ғылыми тұрғыда 
жүргізу және ғылым мен техника же-
тістіктерін практикада қолдану туралы 
ойлары тұжырымдалады» [14, 649 б.].  

Оған қоса Мәшһүр Жүсіп ХХ 
ғасырдың басында жәдидтік бағытты 
ұстанған Мұхамеджан Сералиннің 
ұйымдастырған «Айқап» журналының 
белсенді жазарманы болды. Дегенмен, 
Мәшһүр Жүсіп Еділден ауып келген 
татар-ноғай молдаларды да, Орта Ази-

ядан келген молда сарт-сауандарды да, 
Алдыңғы Азиядан келген «әпенділерді» 
де сынай отырып, қазақтың ата-бабадан 
бергі ұстанып келе жатқан дәстүрлі ис-
ламын насихаттағаны белгілі. Ол туралы 
кейінгі тарауларда айтылады. Ал қазір 
XIX ғасырдың соңы мен XX ғасырдың 
басындағы қазақ өлкесіндегі діни ахуал 
мен жәдидшілдікке тоқтала кетейік. 

Жәдидшілдік түркі тілі мен әдебиетін 
дамытуды, зайырлы пәндерді үйрету-
ді, ғылым жетістіктерін пайдалануды, 
әйелдердің теңдігін қолдайтын ағарту-
шылық қозғалыс болды. Жәдидшілдіктің 
көрнекті өкілдері қатарына Шағабуддин 
Маржани, Құсайын Фаизханов, Ыс-
майыл Гаспаралы, Мұса Бигеев, Ри-
заетдин Фахретдинов, Мифтахеддин 
Ақмолда, Мұхаметсәлім Үметбаев, За-
йнулла Расулов және т.б. жатқызылады. 
Бұл қозғалысты Орынбордан шыққан 
ағайынды Құсайыновтар, Троицкіден 
шыққан Яушевтер, уфалық С. Нәзіров 
пен Г. Хакимов сынды кәсіпкерлер қызу 
қолдады. Орта Азияда Мінуәр қари 
Әбдірашидханов, Файзулла Қожаев, 
Махмұдқожа Бехбуди, С. Міржәлелов 
сияқты жәдидшілдер танымал болды. 

Жәдидшілдік қозғалысындағы 
мектептер мен медреселер

Жәдидшілдік қозғалысы мектеп-
тер мен медреселерде «усул-и жәдид», 
оқытудың дыбыстық жаңа әдісін қол-
данудан басталды. Бұл әдіс ең алғаш 
рет Уфа губерниясындағы «Ғұсмания» 
және Орынбор губерниясындағы 
«Хұсайыния», Қазандағы «Мұхаммадия» 
медреселерінде қолданылды. 1890 
жылдан бастап «Расулия», «Ғалия», 
Стерлибаштағы медреселерде кәсіби 
мұғалімдер дайындалып, Башқұрт-
станда бұл әдіс толығымен бекітілді. 
Білікті мамандар сондай-ақ Стамбул 
мен Каирдің реформаланған медресе-
лерінен, Бақшасарай мен Қасымов қа-
лаларындағы педагогикалық курстар-

Шағырбай А.Д., Сарсенгали Б.Ж., Мирзаходжаев А.А.



143https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ды бітіріп келді. Сауат ашу бір жылға 
дейін қысқарып, оқытудың еуропалық 
сыныптық-сабақтық стандарттары ен-
гізілді. Орынбор өлкесінде әйелдер 
мектебі ашылды.

1913 жылы бүкіл Түркістан өлкесінде 
жәдидшілдік бағыттағы 92 мектеп-ме-
дреселер қызмет етті. Қазақстанда атап 
айтқанда, Верныйда Ғабдулуәлиевтер, 
Ақсуда «Мамания», Қапалда «Якобия», 
Зайсанда «Қазақия» және «Ғизатия», 
Қарғалыда «Әмирия» және тағы 
басқа медреселер ашылды. Бұл оқу 
орындарының шәкірттері жылдан-
жылға көбейіп отырған. Қарғалыдағы 
«Әмирия» медресесінде 1912 жылы 150-
ден артық бала дәріс алды [15, 11 б.]. 

«Мамания» медресесі 1899 жылы 
Ақсуда бой көтерді. Бұл медресенің 
ашылуына сол өңірдің зиялысы Ма-
ман Қалқабайұлы мен оның балала-
ры мұрындық болды. Бастапқы кезде 
медреседегі оқу араб жазуы негізінде 
діни бағытта ғана оқытылды. Ал 1904 
жылдан бастап Сейітбаттал мен Есенғұл 
Тұрысбековтер медресені жаңа әдісті 
оқу орны ретінде қайта құрып, қажетті 
мектеп жабдықтарымен қамтамасыз 
етіп отырған. «Мамания» медресесі 
заңды түрде 1912 жылы ғана тіркелген. 

«Мамания» медресесінде Каир 
университетінің түлегі Ғабдолғазиз 
Мұсағалиев, Стамбұлдағы Дін оқуын 
бітіріп келген Файзырахман Жаһангеров, 
Уфадағы «Ғалия» медресесінің түлектері 
М. және Ф. Есенгелдиндер, ұстаз 
Мұстақым Малдыбаев, әнші Майра 
Уәлиқызы, қазақ зиялыларының бірі 
Барлыбек Сырттанов ұстаздық еткен. 

Медреседегі дәріс барысы «Ғалия» 
медресесінің оқу бағдарламасы негізінде 
жүргізілген. Оқу жоспары бойынша 1-ші 
және 5 сынып (класс) аралығында қазақ 
тілі, есеп, иман шарт, құран, орыс тілі, 
пайғамбарлар тарихы, жағырапия, зоо-
логия, ислам діні тарихы, татар тарихы 
және хадис сабақтары оқытылды. «Ма-
мания» медресесін оқып шыққандар 

кейіннен Уфа, Орынбор сияқты ірі 
қалаларда оқуларын жалғастырған [16].

1913-1914 жылдары медреседе 
оқыған қазақ жастары «Садақ» атты 
қолжазба журнал шығарған. Журналға 
шәкірттердің роман, әңгіме, ертегі, 
өлеңдері, ескі билердің сөздері мен 
ішкі, сыртқы хабарлар, түрлі мақал-
мәтелдер мен жұмбақтар басылып 
отырды. Медресе шәкірттері «Айқап» 
журналы мен «Қазақ» газетіне де түрлі 
тақырыптарда мақалаларын, хабарла-
маларын жариялаған. 1906-1916 жыл-
дар аралығында «Ғалия» медресесінен 
ғалым Т. Кәкішев көрсеткендей, жалпы 
950 адам білім алып шыққан [17, 61-62 б.].

1913 жылы «Ғалия» медресесінде 
қазақтың елуге жуық талапкерлері 
оқыған. Бұлардың арасында онбір жа-
сар балалар да болды. «Айқап» журна-
лына жарияланған Зәкір Ғайсиннің «Ме-
дресе Ғалияда қазақ шәкірттері» атты 
мақаласында: «Русиядағы мұсылман 
медреселерінен ең бірінші болған ме-
дресе «Ғалияда» қазақ оқушыларының 
жылдан-жылға көбеюі иншалла хал-
қымыздың  ғылым нұрыменен нұр-
ланып, рухтың көтерілуіне себеп болар 
деп шын көңілімізден қуанамыз. Бұл 
шәкірттердің ішінде байларымыздың 
арқасында оқып жүрген бірлі-жарымды 
шәкірттер де бар. Мысалы, Қапалдағы 
Мамановтар үш шәкіртті, Семейдегі 
Яхи қажы бір шәкірт оқытып жатыр. 
Басқа жерлерден де осындай аздап 
оқушыларға жәрдем еткен мырзалар 
естіледі. Міне, бұлар қазақ халқының 
бұрынғы қалпынан әжептәуір өзгергенін 
көрсетеді», – деп келтірілді [18, 98 б.]. 

1916 жылы медреседе Торғай об-
лысынан Сұлтан Шоқаев, Ғұмырғали 
Наизин, Досғали Есентаев, Әлмұхамед 
Жүндібаев оқыған [19]. Бұл медресе-
ден қазақтың алдыңғы қатарлы зиялы-
лары Ж. Тілепбергенов, М. Жұмабаев,                
Б. Майлин, Т. Жомартбаев, Б. Серкебаев, 
барлығы 50-ден астам азаматтар білім 
алған. «Ғалия» медресесінде оқыған 

XIX ғ. соңы мен XX ғ. басында қалыптасқан діни ахуал



144     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

қазақ шәкірттері жиі-жиі бас қосып, 
мұқтаж шәкірттерге көмек көрсету, 
ағарту мәселелері жөнінде ақылдасып 
отырды. 

Жәдидшілдерге еуропалық сая-
си ойдың, әсіресе конституциялық 
идеялардың әсері, сондай-ақ Ос-
ман империясындағы жас түріктер 
қозғалысының ықпалы зор бол-
ды. Олардың пікірінше, исламның 
құндылықтары парламентаризм-
ге қайшы келмейді, тіпті Құран мен 
Суннаның рұқсат берген ұжымдық ше-
шім қабылдау – шура идеясы парла-
ментаризмнің негізінде жатыр. 

Жәдидшілдер Ресейдегі 1905 жылғы 
төңкерістен кейін конституциялық мо-
нархия, жергілікті өзін өзі басқару, 
жалпыға бірдей сайлау құқығы 
және т.б. демократиялық идеяларды 
қолдайтын «Мұсылман одағы» («Ит-
тифак аль-Муслимин») партиясын 
құрды. 1907-1917 жылдар аралығында 
төрт мәрте шақырылған Мемлекеттік 
Думаға мұсылман аймақтарынан де-
путаттар сайланды. Мұсылман фрак-
циясын құраған олардың арасында 
жәдидшілдікті қолдайтындар көп болды.

Қорытынды

Қорыта келгенде, Мәшһүр Жүсіп 
Көпейұлының шығармашылық жолы 
мен дүниетанымдық көзқарастарына 
әсер еткен тарихи кезеңдерде жаңа 
ғасыр мен дәуірлердің басталуына 
орай көптеген дүниетанымдық пікірлер 
мұсылман мемлекеттерінде орын 
алғаны белгілі. Ресей империясының 
қарамағында дамыған жаңаша діни 
көзқарастар мектептері мен медреселік 
жүйелеріндегі ілгері ой-пікірлер, тұ-
жырымдық негіздердің лебі данышпан 
тұлғамыз Мәшһүр Жүсіп Көпейұлына 
әсер болғаны жазылды. Мәшһүр Жүсіп 
Көпейұлының Мысыр мен Үндістандағы 
діни қозғалыс көсемдерімен терең 
таныстығын оның «Ғылым және дін» 

атты еңбегінің кіріспесінен аңғаруға бо-
лады. 

Һиндістан мұсылмандарына үлгі-
өнеге шашқан Шейхы Жамалдин 
Лафғаны. Үш миллион шамалы Мысыр 
мұсылмандарына үлгі-өнеге болуға 
жараған Шейх Мұхаммед Ғыбыпта 
хазретлерінің сөзіне илан, деген сөз-
дері данышпан ақынның Индия мен 
Мысырдағы атақты діни ғалымдардың 
еңбектерімен жақсы таныс болғанын 
айғақтайды. 

Мәшһүр Жүсіп ХХ ғасырдың басында 
жәдидтік бағытты ұстанған Мұхамеджан 
Сералиннің ұйымдастырған «Айқап» 
журналының белсенді жазарманы бол-
ды. Дегенмен, Мәшһүр Жүсіп Еділден 
ауып келген татар-ноғай молдаларды 
да, Орта Азиядан келген молда сарт-
сауандарды да, Алдыңғы Азиядан кел-
ген «әпенділерді» де сынай отырып, 
қазақтың ата-бабадан бергі ұстанып келе 
жатқан дәстүрлі исламын насихаттағаны 
белгілі деген пікір жазған. 

Әдебиеттер тізімі: 

1 Султангалиева А.К. «Возвращение исла-
ма» в Казахстан. – Алматы, 2012. – 170 с.

2 Қалижанұлы У. Қазақ әдебиетіндегі 
діни-ағартушылық ағым. – Алматы: «Білім», 
1998. – 256 б.

3 Жарықбаев Қ. Мәшһүр Жүсіп Көпеев, 
Ғұмар Қарашев // Қазақ психологиясының 
тарихы. – Алматы: 1996. – Б. 85-88. 

4 Сатершинов Б. Қазақстан мәдениетінің 
тарихы мен теориясының кейбір мәселелері. 
– Алматы: Сорос-Қазақстан қоры – Атамұра, 
2001 – 160 б.

5 Көпеев М.Ж. Сарыарқаның кімдікі 
екендігі. – Павлодар: «Эко» ҒӨФ, 2004. – 
4-том. – 535 б.

6 Майтанов Б. Мәшһүр Жүсіптің мысал-
өлеңдеріндегі философиялық түйін // Абай. 
– 2002. – № 1. – 51-53 б.

7 Көпеев М.Ж. Сарыарқаның кімдікі 
екендігі» кітабынан Қазақ жұртының осы 
күнгі әңгімесі // Сөз өнерінің зергері. – Алма-
ты: Орталық ғылыми кітапхана, 2008. – 314 б. 

8 Жүсіпов Н.Қ. Мәшһүр-Жүсіп және фоль-
клор. – Павлодар, 1999. – 17 б.

Шағырбай А.Д., Сарсенгали Б.Ж., Мирзаходжаев А.А.



145https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

9 Шалғымбаева Ж. «Қыспақ көрген 
кітаптар» // «Мәдениет» газеті. – 1993. – №13. 
– 14-15 б.

10 Көпеев М.Ж. Сапар өлеңдері. 
Ышқышбап сапары. Ереймен сапары. – Пав-
лодар: «ЭКО» ҒӨФ, 2003. – 1-том. – 105-120 б.

11 Қазақстан Президенті Н.Ә. 
Назарбаевтың Ұлытау төріндегі сұхбаты // 
http://www.akorda.kz/kz/page/page_217691_
kazakstan-prezidenti-n-a-nazarbaevtyn-
ulytau-torindegi-sukhbaty

12 Есім Ғ. Қазақ қоғамындағы діни-
ағартушылық ой-сана // «Сыр еліндегі діни-
ағартушылық ой-сана» атты Марал ишанның 
230 жылдық мерейтойына арналған ғылыми-
теориялық конференция материалдары. – 
Алматы, 2010. – 12 б.

13 Көпейұлы М.Ж. Алла құдіреті. – Павло-
дар: «ЭКО» ҒӨФ, 2003 – 18 б.

14 Ибн Араби. Избранные места из «Фу-
сус аль-Хикам» // http://www.cheikh-skiredj.
com/bibliotheque-fusus-hikam-ru-1.php

15 Өксікбаева М. Діни-ағартушылық ой-
сана // Ақиқат. – 2012. – №4. – 25-31 б.

16 Абай және Мәшһүр Жүсіп: көркемдік 
үндестік // Қазақ тілі мен әдебиеті. – 2005. – 
№10. – С. 3-10 б.

17 Тұрсынова Б.Ә. Қазақ әдебиетіндегі 
имандылық мәселесі (Абай Құнанбаев пен 
Мәшһүр Жүсіп Көпейұлы шығармалары 
негізінде // «Мәшһүр Жүсіп – әлемдік 
ғаламат» атты халықаралық ғылыми 
практикалық конференцияның материал-
дары. – Павлодар: С. Торайғыров атындағы 
ПМУ. – 282-284 б.

18 Құнанбаев А. Шығармалары. – Алматы: 
«Жазушы», 2002. – Т.2. – 58 б.

19 Көпейұлы М.Ж. Бес қымбат // http://
www.zharar.com/tags/%

  
Transliteration

1 Sultangalieva A.K. «Vozvrashhenie islama» 
v Kazahstan   [The resurrection of Islam in Ka-
zakhstan]. – Almaty, 2012. – 170 s.

2 Kalizhanuly U. Kazak adebietіndegі di-
ni-agartushylyk agym  [Cossack ethics-agar-
shshyk current].  – Almaty: «Bіlіm», 1998. –     
256 b.

3 Zharukbaev Қ. Mashһүr Zhusіp Kopeev, 
Gumar Karashev // Kazak psihologiasynyn tar-
ihy. [Mashhur Zhusup Kopeyulu, Gumar Kara-
shev History of Kazakh philosophy]. – Almaty: 
1996. – B. 85-88. 

4 Satershinov B. Kazakhstan madenietіnіn 
tarihy men teoriasinin keibіr maselelerі. [Some 
problems of the history and theory of culture of 
Kazakhstan].                   – Almaty: Soros-Kazak-
stan kory - Atamura, 2001 – 160 b.

5 Kopeev M.Zh. Saryarkanyn kіmdіkі ek-
endіgі. [Who is Saryarka].                     – Pavlodar: 
«Jeko» GOF, 2004. – 4-tom. – 535 b.

6 Maitanov B. Mashһүr Zhusіptіn 
mysal-olenderіndegі filosofialyk tyіn  [Mashhur 
Zhusup an example is a philosophical nod in his 
poems]. // Abai. – 2002. – № 1. – 51-53 b.

7 Kopeev M.Zh. Saryarkanyn kіmdіkі ek-
endіgі» kіtabynan Kazak zhurtunun osy kungі 
angіmesі //  [Who is Saryarka I don’t know,» he 
said]. Sөz өnerіnің zergerі. – Almaty: Ortalyқ ғy-
lymi kіtaphana, 2008. – 314 b. 

8 Zhusіpov N.K. Mashһur-Zhusіp zhane 
fol’klor [Mashhur Zhusup and folklore]. – Pav-
lodar, 1999. – 17 b.

9 Shalgymbaeva Zh. «Kyspak korgen kіtap-
tar»  [A book that i saw briefly].  // «Madeniet» 
gazetі. – 1993. – №13. – 14-15 b.

10 Kopeev M.Zh. Sapar olenderі. Yshқysh-
bap sapary. Ereimen sapary. 

[Poems of the trip. Yshkyshbab the trip. The 
trip to ereymen]. – Pavlodar: «JeKO» GOF, 2003. 
– 1-tom. – 105-120 b.

11 Kazakhstan Prezidentі N.Ә. Nazarbaevtun 
Ulutau torindegi suhbaty [Interview with Uly-
tau] Jelektrondy resurs]. // http://www.akorda.
kz/kz/page/page_217691_kazakstan-preziden-
ti-n-a-nazarbaevtyn-ulytau-torindegi-sukhbaty

12 Esіm Ғ.  Kazak kogamyndagy dіni-agar-
tushilik oi-sana [Religious and educational 
thought in Kazakh society]. // «Syr elіndegі 
dіni-agartushylyk oi-sana» atty Maral ishannyn 
230 zhuldyk mereitoiyna arnalgan gulumi-teo-
rialuk konferencia materialdary. – Almaty, 2010. 
– 12 b.

13 Kopeyulu M.Zh. Alla қudiretі  [God’s 
power]. – Pavlodar: «JeKO» GOF, 2003 – 18 b.

14 Ibn Arabi. Izbrannye mesta iz «Fu-
sus al’-Hikam»  [Selected passages from Fu-
sus al-Hikam] [Jelektrondy resurs]. // http://
www.cheikh-skiredj.com/bibliotheque-fu-
sus-hikam-ru-1.php

15 Oksіkbaeva M. Dіni-aғartushylyқ oj-sana  
[Religious-enlightenment mentality]. // Akikat. 
– 2012. – №4. – 25-31 b.

16 Abai zhane Mashһүr Zhusip: kөrkemdіk 
үndestіk  [Abai and Mashhur Yusup: artistic 
harmony]. // Қazak tіlі men әdebietі. – 2005. – 
№10. – S. 3-10 b.

XIX ғ. соңы мен XX ғ. басында қалыптасқан діни ахуал



146     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

17 Tursunova  B.Ә. Kazak әdebietіnde-
gі imandylyk mәselesі (Abai Kunanbaev pen 
Mashһur Zhusіp Kopeiulu shygarmalary 
negіzіnde [The problem of morality in Kazakh 
literature (based on the works of Abai Kunanba-
yev and Mashhur Zhusip Kopeiuli].  // «Mashһүr 
Zhusіp – әlemdіk galamat» atty halykaralyk gy-
lymi praktikalyk konferencianyn materialdary. 
– Pavlodar: S. Toraigyrov atyndagy PMU. – 282-
284 b.

18 Kunanbaev A. Shygarmalary [Kunanbaev 
A. Works]. – Almaty: «Zhazushy», 2002. – T.2. – 
58 b.

19 Kopeyulu M.Zh. Bes kymbat  [Five is ex-
pensive]. // [Jelektrondy resurs]. http://www.
zharar.com/tags/%

АВТОРЛАР ТУРАЛЫ МӘЛІМЕТ

Алмасбек Дүйсенбекұлы Шағырбай PhD, бас ғылыми қызметкер, ҚР ҒЖБМ ҒК Филосо-
фия, саясаттану және дінтану институты, Алматы, 
Қазақстан

Ботагоз Жасұланқызы Сарсенгали PhD докторант, әл Фараби атындағы Қазақ ұлттық 
университеті, Алматы, Қазақстан

Абдулла Абибуллаұлы Мирзаходжаев PhD докторант, Өзбекстан халықаралық ислам 
академиясы, Ташкент, Өзбекстан

Алмасбек Дүйсенбекұлы Шағырбай PhD, ведущий научный сотрудник, Институт 
философии, политологии и религиоведения КН 
МНВО РК, Алматы, Казахстан

Ботагоз Жасұланқызы Сарсенгали PhD докторант, Казахский национальный универ-
ситет имени аль-Фараби, Алматы, Казахстан

Абдулла Абибуллаұлы Мирзаходжаев PhD докторант, Международная исламская акаде-
мия Узбекистана, Ташкент, Узбекистан

Almasbek Shagyrbai PhD, Leading Researcher, Institute of Philosophy, 
Political Science and Religious Studies, Almaty, 
Kazakhstan

Botagoz Sarsengali PhD doctoral student, Al-Farabi Kazakh National 
University, Almaty, Kazakhstan

Abdulla Mirzakhodjaev PhD doctoral student, International Islamic Academy 
of Uzbekistan, Tashkent, Uzbekistan

 

Шағырбай А.Д., Сарсенгали Б.Ж., Мирзаходжаев А.А.



147https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ӘОЖ 297.17                                                  https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.13                                           

ХVII-XIX ҒАСЫРДА РЕСЕЙ ИМПЕРИЯСЫ ТҰСЫНДАҒЫ 
МҰСЫЛМАН ХАЛЫҚТАРЫ АРАСЫНДАҒЫ «ИЖТИҺАД 

ЖӘНЕ ТАҚЛИД» МӘСЕЛЕСІ
1 Г.Қ. Купешова, 2 К.У. Купешов, 3 О. Самет

АҢДАТПА
Мақалада ислам әлемінде өте өзекті тақырыптардың бір бо-
лып саналатын тақырыптардың бірі «ижтиһад» және «тақлид» 
мәселелері талқыланады. Осы аталмыш екі ұғымның ХVII-XIX 
ғасырда Ресей империясы тұсындағы мұсылмандар арасын-
да қалай көрініс бергендігі жайлы және оның қайдан бастау 
алғандығы мен бүгінгі таңдағы сипаттарына тоқталамыз. 
Ижтиһад – адамзат өз күшімен бар мүмкіндігінше қиналып 
еңбек етуі, ойлануы, қандайда мәселені ақылмен ойлану 
арқылы шешуі, Құран кәрімде және хадис шәрифтерде ашық 
білдірілмеген мәселелердің үкімдерін, ашық білдірілген 
үкімдерге ұқсатып анықтайтын ұғым. Ижтиһад ұғымы болған 
жерде міндетті түрде тақлид ұғымы да аталып өтіледі. Тақлид 
– қандайда бір лидерге еліктеуді, сол адамға ұқсауға тыры-
суды, біреудің ісін қайталауды һәм соның жолымен жүруді 
білдіретін ұғым. Біз ең әуелі ижтиһад пен тақлид түсінігінің 
сыр- сипатын дұрыс саралап,  жан- жақты дәйектеледі.
Жәдидшілдік пен қадымшылдық тартысы әлеуметтік фе-
номен ретінде орын ала бастағалы екі ғасырға жуық уақыт 
өткенімен жәдидшілер мен қадымшылардың арасындағы 
пікір қақтығысы әлі күнге қоғамдық санада, оның ішінде 
мұсылмандар арасында күн тәртібінен түспей келеді. Ис-
лам діндегі модернизация және консерватизм ұғымдарына 
байланысты пікірталастар белгілі бір деңгейде  өз шешімін 
табуы қоғамдағы кей бөлінушіліктердің алдын алуда және 
қоғамдық тұтастықты сақтауда  маңызды болады.

Түйін сөздер: Ресей мұсылмандары, ислам, модернизация, 
консерватизм, жәдидшілдік, Маржани, ижтиһад.

1 ,2, 3 Нұр-Мүбарак Египет 
ислам мәдениеті 
университеті, 
Алматы, Қазақстан

Автор-корреспондент: 
Г.Қ. Купешова 
gulnur.kupeshova@bk.ru

Мақаланың сілтемесі: 
Купешова Г.Қ., 
Купешов К.У.,
Самет О.
XVII-XIX ғасырда Ресей 
империясы тұсындағы 
мұсылман халықтары 
арасындағы «ИжтиҺад 
және тақлид» // Адам әлемі. 
– 2022. – No. 3 (93). 
– Б. 147-158.

Проблема «иджтихада и таклида» у мусульман в период 
российской империи XVII-XIX вв.

Аннотация. В статье обсуждаются вопросы «иджтихад» и «таклид», одной из наиболее 
актуальных тем в исламском мире. Рассматриваем, как эти два понятия отразились в ХVII-XIX 
веках среди мусульман Российской империи, с чего они начинались и каковы сегодня.

Иджтихад-понятие, определяющее, насколько человечество может усердно трудиться, 
размышлять, решать какие-либо проблемы посредством осознанного созерцания, раскры-
вать приговоры по неявным вопросам из Корана и хадисов, по аналогии с приговорами, 
выраженными открыто. Там, где есть понятие иджтихад, обязательно упоминается и понятие 
таклид. Таклид-понятие, означающее подражание какому-либо лидеру, стремление быть по-



148     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

 Купешова Г.Қ., Купешов К.У., Самет О.

хожим на этого человека, повторять чьи-то действия и следовать по его пути. Мы, прежде 
всего, правильно дифференцируем характер понятия иджтихад и таклид. 

Хоть и прошло почти два века с тех пор, как конфликт между джадидизмом и кадимиз-
мом стал иметь место как социальное явление, конфликт между джадидизмом и кадимизмом 
по-прежнему актуален в общественном сознании, в том числе среди мусульман. Дискуссии, 
связанные с понятиями модернизации и консерватизма в исламской религии, должны найти 
свое решение на определенном уровне, что будет важно для предотвращения некоторых 
разногласий в обществе и сохранения общественной целостности.

Ключевые слова: Мусульмане в России, ислам, модернизация, консерватизм, джади-
дизм, Марджани, иджтихад.

The Problem of «Ijtihad and Taqlid» Among Muslims in the Period of the 
Russian Empire of the 17Th-19Th Centuries

Abstract. The article discusses the issues of ijtihad and taqlid, one of the most topical issues 
in the Islamic world. We will focus on how these two concepts were reflected among Muslims in 
the 17Th-19Th centuries under the Russian Empire, and where they originated and their current 
characteristics.

Ijtihad is a concept in which human beings work as hard as they can, think, solve any problem 
rationally, and determine the rulings of issues that are not explicitly stated in the Qur’an and the 
hadiths, as if they were explicitly stated. Where there is the concept of ijtihad, the concept of 
taqleed must also be mentioned. Taqleed is the concept of imitating a leader, trying to imitate that 
person, repeating someone’s actions and following in his footsteps. First of all, we correctly analyze 
the nature of the concept of ijtihad and taqlid.

Although almost two centuries have passed since the conflict between Jadidism and Qadimism 
began to take place as a social phenomenon, the conflict between Jadidism and Qadimism is still 
relevant in the public consciousness, including among Muslims. Finding solutions to some extent 
to the disputes between the concepts of modernization and conservatism in Islam will be essential 
to prevent some divisions in society and maintain social integrity.

Key words: Muslims in Russia, Islam, Modernization, Conservatism, Jadidism, Marjani, Ijtihad.

Кіріспе

Ислам алғаш пайда болған уақыттан 
бастап қоғамның қажеттіліктері мен мә-
селелеріне Құран мен сүннетті негізге 
ала отырып шешім табуға және осы 
жолда күш жұмсауға «ижтиһад» деген 
жалпылама атау берілген. Мұндай жал-
пылама мағынадағы «ижтиһад» ұғымы 
«ой-пікір, дәлел іздеу, фиқһ (түсіну, 
ұғыну), истинбат (аят-хадис мәтіндерінің 
астарында жасырынып жатқан үкімдерді 
шығару) және қияс (салыстыру)», – деген 
секілді дүниелердің барлығын қамтиды. 
Хазрет Пайғамбарымыздың (с.ғ.с.) за-
манынан бастап, х.4/м.10 ғасырға 
дейін жалғасқан ижтиһад әрекетіне 
бұл кезеңнен кейінгі уақытта тақлидті 
(мужтәһид имамдардың мазһабтарына 
ғана еруді) жақтаушы ғалымдар тара-
пынан үлкен мөлшерде тоқтау салын-

ды. Бұл кезеңге дейінгі мужтәһид имам-
дар ижтиһад жасауға қабілетті соңғы 
адамдар деп есептеліп,бұдан бұлайғы 
уақытта ижтиһад жасауға рұқсат етіл-
се, бұл теріс мақсатта қолданылып 
кетуі мүмкін екендігі және ендігі жерде 
ешқандай да мужтәһид ғалымның шық-
пағандығы айтылып, ижтиһад есігін 
жабуға күш салынды. Мұнымен де шек-
телмеген ижтиһадқа қарыс шығушылар 
бір ғалымның ижтиһад жасай алуы үшін 
өте ауыр шарттарды қойды [1, 175-184 б.]. 

Ижтиһадқа қарсы шығушылардың 
бұл көзқарастары ғалымдар мен халық 
тарапынан да айтарлықтай қолдауға ие 
болды. Алайда, қоғам өмірінің үнемі 
өзгеріп отыратынын, Құран мен сүн-
неттің алдымыздан шығуы мүмкін 
бүкіл мәселенің үкімін ашық түрде 
баяндамағандығын назарға алатын 
болсақ және алғашқы төрт ғасырдағы 



149https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ХVII-XIX ғасырда Ресей империясы тұсындағы мұсылман халықтары 
арасындағы «ижтиһад және тақлид» мәселесі

ижтиһад әрекеттерінің тәжірибедегі қол-
данысына қарасақ, ижтиһадқа қарсы 
шығушылардың бұлары ешқандай 
да жөн емес екені белгілі болады. 
Сондай-ақ, кей кісілердің ойлағанындай 
мужтәһидтер 4/10 ғасырмен тоқтап 
қалған жоқ, бұл кезеңнен біздің 
заманымызға дейін де, уақыт өткен сай-
ын сандары азайса да, бірқатар мужтәһид 
ғалымдар шыққан. Бұл мужтәһидтер 
ижтиһад есігінің жабылмағанын алға 
тартып, өздері де түрлі ижтиһадтар 
жасағанымен, күштері мен ықпалдары 
әлсіз болып, тіпті, көп жағдайларда 
қысымға ұшырап, жәбір көрген [2, 
15-31 бб.]. Ижтиһадқа қарсылардың 
қара халық пен ғалымдарға ықпалы 
жоғары болғандықтан, мужәтһидтер 
мен ижтиһадты жақтаушылардың әсері 
барынша шектеулі ғана болды. Алай-
да, жағдай қанша жерден осындай 
болғанымен, ижтиһад пен тақлид тар-
тысы қазірге дейін жалғасып келе жа-
тыр. мәселесіне философиялық зерт-
теу әдістері арқылы обьективті зерттеу 
жүргізілді.

Зерттеу әдіснамасы

Зерттеу барысында ХVII-XIX ғасыр-
да Ресей империясы тұсындағы мұсыл-
мандар арасындағы діни талас-тартыс 
мәселесіне мәдени-философиялық тал-
дау жасалынады. Ижтиһад және тақлид 
мәселесіне қатысты еңбек жазған 
шетелдік ғалымдардың теориялық 
тұжырымдамалары зерделенеді. 
Тақырыпты зерттеуде гуманитарлық 
ғылымда кеңінен қолданып жүрген, 
герменевтикалық, талдау, баяндау, 
түйіндеу, классификация, экстропо-
ляция зерттеу әдістері қолданылады. 
Жәдидшілдік пен қадымшылдық мәсе-
лесіне философиялық зерттеу әдістері 
арқылы обьективті зерттеу жүргізілді.

Негізгі бөлім

Ижтиһад пен тақлид тартысы ау-
қымды түрде орын алған өлкелердің 
бірі – Еділ-Орал аймағы. Бұл өлкедегі 
ХІХ ғасырдан бұрынғы уақыттардағы 
тартыстың барысы жайлы көп мәлімет 
жоқ. Алайда, қолымыздағы еңбектерге 
қарағанда ХІХ ғасырдың басынан ба-
стап бұл тартыстың қызуы күн санап 
артқандығын байқаймыз. 

Біздің анықтай алғанымызша, Түркі-
Татар танымында тақлидтан құтылып, 
ижтиһад есігін ашуға қатысты алғашқы 
көзқарастар ХІХ ғасырдың алғашқы 
ширегіне сәйкес келеді. Бұл кезеңнің 
беделді ойшыл-ақындарының бірі 
Абдуррахим Осман Отуз-Имени 
(қ.б. 1834 ж.) өлең түрінде жазылған 
еңбектері арқылы да, қара сөзбен 
жазылған еңбектері арқылы да фиқһ 
іліміне лайықты дәрежеде орын 
берілмегендігін, қажетті деңгейде көңіл 
бөлінбегендігін айтып, қоғамдағы кем-
кетіктер мен бидғаттарды жөнге салудың 
жолы – тақлидтан құтылып, дінді дұрыс 
түсіну арқылы ғана жүзеге асатындығын 
алға тартқанымен, ижтиһад есігі жа-
былып қалғандығы туралы көзқарасты 
қолдаған [3, 301-316 бб.].  

Ал, Абдуррахим Отуз-Именидің за-
мандасы және ХІХ ғасырдың басындағы 
ең маңызды тұлғалардың бірі, ойшыл 
Абдуннасир ибн Ибраһим Әл-Курсауи 
(қ.б. 1812 ж.) болса, Бұхарада жүрген 
кезінің өзінде ижтиһад есігінің ашық 
екенін және барлық уақытта ашық бо-
лып қалатындығы туралы көзқарасын 
ашық білдірген. Ол мұсылмандардың 
тақлидқа әбден белшесінен батып, дінді 
түсінетіндердің де, түсінбейтіндердің 
де бұдан құтыла алмағандығын ай-
тып [4, 2-25 бб.], осы көзқарасы және 
басқа да пікірлері себепті ғалымдардың 
қысымына ұшыраған. Оның жаңашыл 
(жәдидші) көзқарастары аз ғана уа-
қыттың ішінде өзі ілім алған Бұхара 
өлкесінде де, Еділ-Орал аймағында 



150     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

да оған зындық (адасқан) деген айып 
тағылуына себеп болған. «Әл-Иршәд лил 
ибәд» атты еңбек жазып, оның ішінде 
ижтиһад мәселесіне арнайы бір бөлім 
арнаған Курсәуи өзінен кейінгі кезеңде 
келген жәдидшіл көзқарастағыларға 
жетекші рөлін атқарған. Одан кейінгі 
кезеңде келген жәдидшілер ижтиһад 
мәселесінің ауқымын одан сайын 
кеңейтіп, бұл көзқарастың қоғамның 
айтарлықтай көп мөлшерінің арасына 
жайылуына себеп болды. 

Жәдидшілер ижтиһад пен тақлид 
мәселесін мақалалары мен кітаптарында 
жиі-жиі сөз етті. Мұндай ұстанымдағы 
кісілердің арасындағы ең бірінші 
айтылуға тиісті есім – Маржани. Ол 
ижтиһад есігін жабу – Алланың құдіретін 
уақыт және қашықтықтармен шек-
теу мағынасына келеді деп есептейді 
[5, 714-716 бб.]. Сол себепті зәрулік 
жағдайларының тысында тақлидке 
рұқсат жоқ екенін, әр мұсылманға ша-
масы жеткенше ижтиһад парыз екендігін 
айтады. Ижтиһад есігінің ешқашан 
жабылмайтындығын, аят-хадистер 
мөлшерлі болғанымен, өмірде орын 
алатын оқиғалар мен түрлі мәселерде 
шек жоқ екенін баяндап, ижтиһад есігі 
жабылғандығы айтылған уақыттан кейін 
де бірқатар мужтәһид шыққандығын 
алға тартады [2, 31-32 бб.]. Сондай-
ақ, ижтиһад есігінің жабылғандығы, 
ендігі жерде ешқандай мужтәһидтің 
шықпайтындығы туралы жалпыла-
ма көзқарас пен алдыңғы өткендердің 
қатесіз саналуы, олардың кітаптарының 
қол жетпес болып есептелуі секілді 
қателіктер мұсылмандарға үлкен зар-
дабын тигізіп, мұсылмандардың ара-
сында ілім-білімнің дамуына кедергі 
келтіргендігін айтады [6, 341-342бб.]. 

Маржани ижтиһад жасаудың және 
дәлелдерге жүгінудің мужтәһидтердің 
жолы екендігі және мұның өткен 
шақта қалғандығы туралы көзқараспен 
келіспейді. Сонымен қатар, мужтәһид 
имамдардың көзқарастарына қайшы 

бір хадис немесе аят кезіксе, аталмыш 
настардың (аят немесе хадистердің) 
мансух (үкімі жойылған), маудуғ 
(жалған, ойдан шығарылған хадис), 
үкімі жалқыланған (мухассас), белгілі 
бір нәрселермен шектелген (муқаййәд) 
немесе тәуил жасалған (басқаша 
жорамалданған) болу ықтималдығының 
бар екенін, осылайша, фақиһтардың 
сөзіне қайшы келетін настарға (аят не-
месе хадис) тікелей амал етілмейтіндігін 
қолдайтындардың бұл пікірлері түбе-
гейлі қате екендігін де айтады. Мар-
жани мұнымен шектеліп қалмай, 
фақиһтардың сөздерін хадистердің ал-
дына шығарудың насты (хадисті) теріске 
шығару мағынасына келетінін және 
мұның күпірлік болатынын айтқан [2, 
20-21 бб.]. Маржанидың айтуы бойынша 
алғашқы мужтәһидтер (Әбу Ханифа, Әбу 
Юсуф, Имам Мұхаммед, Имам Зуфәр, 
Имам Мәлик, Имам Шафиғи, Имам 
Ахмед ибн Ханбал және т.б.) зәрулік 
болмайынша тақлид жасауды теріске 
шығарып, дәлелін, қайдан шыққандығын 
білместен, олардың (яғни, осы мужтәһид 
ғалымдардың) сөздерімен пәтуа берілуін 
рұқсат санамаған. Тіпті, олар, әсіресе 
Әбу Ханифа бастап, өз сөздеріне олар-
дан кейін келгендердің мағынасы мен 
дәлелін түсінбестен тақлид етуі дұрыс 
емес деп санап, өздерін қарапайым бір 
адам ретінде көреді [2, 29-30 бб.]. 

Алғашқы мужтәһидтер өмір сүрген за-
манды жақсы түсіну қажет екенін бірне-
ше мысалдар келтіре отырып жеткізуге 
тырысқан Маржани мазһаб имамдары 
жаңа бір дәлел кездестірген кездерінде 
жаңадан ижтиһад жасағандықтарын 
айтады. Маржани өзінің осы ойының 
негізінде хадистердің кітаптарға жинақ-
талуы және хадистердегі насих-ман-
сух мәселесіне де тоқталып, аталған 
мужтәһидтердің заманында хадистердің 
жеткілікті мөлшерде жинақталып-зерт-
телмегендігін, сондықтан, ижтиһад есігі 
жабылғанын айту мүмкін еместігін баян-
дайды. Ол ешбір мазһаб имамы хадисті 

 Купешова Г.Қ., Купешов К.У., Самет О.



151https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

фақиһтың пәтуасының дәрежесінен 
төмен санамайтындығын айтады. Мар-
жани хадисте насих-мансух мәселесінің 
өте аз екенін және мансух (үкімі 
жойылған) болу ықтималының алдыңғы 
үкімге зияны жоқ екенін баяндайды. 
Бір хадисте айтылған мәселенің үкімі 
жойылғандығын білдіретін екінші бір ха-
дис нақты белгілі болған кезде ғана үкімі 
жойылған хадиске амал етілмейтіндігін 
алға тартып, бұл мәселеге барлығы 
бірауыздан келіскендігін айтады. Бұған 
мысал ретінде құбыланың ауысуын 
келтіріп, бұл мәселеге қатысты уахи 
түскен кезде Пайғамбарымыздың (с.ғ.с.) 
дереу жаңа құбылаға бұрылып бесін 
намазын оқығанын, алайда, бірқатар 
мұсылмандардың бұл хабарды әртүрлі 
уақыттарда естігендіктері себепті, 
естіген уақыттарында барып қана 
жаңа құбылаға бұрылғандарын және 
алдыңғы оқыған намаздарын қайтадан 
оқымағандарын дәлелдерін келтіре 
отырып баяндайды. Осыған байланы-
сты Марджани өзінің Назратулл хаққ 
атты еңбегінде Аб Фараж Абдурахман 
ибн Әли Мұхаммед әл-Жаузидің ман-
сух хадистердің жиырма бірге жуығын 
жинақтағының айтады [2, 22-26 бб.]. 

Тақлидті теріске шығаратын, ижтиһад 
есігінің ашық екендігі турасындағы 
пікірлер Маржанидан кейінгі замандар-
да одан сайын арта түсті. Бұл кезеңдегі 
ең қатты назар аудартатын тұлға Абдул-
ла Буби (қ.б. 1922 ж.) есімді кісінің бұл 
мәселеге қатысты «Ижтиһадтың уақыты 
өтіп кетті ме?» деген арнаулы кітабы да 
бар. Абдулла Буби 1909 жылы Қазанда 
басылып шыққан бұл кітабында ижтиһад 
есігі жабылғанын айту – адамның 
ақылының дамуы мен жетілуін жоққа 
шығару болып саналатындығын айтады. 
Оның сөзінше, Ислам адамның ақылы 
мен пікіріне үндеу жасайды. Пәленше 
немесе түгенше бір кісінің сөзіне емес, 
Құран мен сүннетке сүйенуін талап етеді. 
Бубидің пікірінше, Исламның жалпыға 
ортақ дін екенін айту мен ижтиһад 

есігінің жабылып қалғандығын, алғашқы 
ғасырлардан кейінгі кезеңдегілердің 
Құран мен сүннетті түсінуінің мүмкін 
еместігін айту бір-біріне үзілді-кесілді 
қайшы сөз болады. Сол себепті, сахабалар 
мен мужтәһид ғалымдардың өздерінен 
кейін ижтиһад есігі жабылатындығына 
қатысты ешқандай сөздері жоқ. Сондай-
ақ, олардың өздерінің ижтиһадтарының 
арасында да қайшылықтың бар екені, 
тіпті, бір мазһабтың ішінде бірқатар 
өзгеше көзқарастар бар екені – ешкімнің 
дауы жоқ ақиқат. Мысалы, Әбу Ханифа 
мен шәкірттерінің көзқарастарындағы 
өзгешелік – Әбу Ханифа мен Шафиғидің 
арасындағы келіспеушіліктерден әлде-
қайда көп [2, 2-4 бб.]. Бубидің айтуын-
ша негзігі нәрсе – Құран мен сүннет. 
Фақиһтар мен мужтәһидтердің сөздері 
бұл екеуіне сәйкес болса қабыл етіледі, 
сәйкес болмаса қабыл етілмейді. 
Буби сахабалар мен табиғиндарға 
және мужтәһид имамдарға телінген 
«Ижтиһад пен әртүрлі көзқарастарға 
жол ашық мәселелерде кез келген 
адамның еркіндігі бар», - деген сөзді де 
өз пікірлерін қуаттайтын дәлел ретінде 
келтіреді [7, 10 б.]. Осыны негізге алған 
Буби мазһабтарға көзсіз байланып, 
мәселелердің шешімін алғашқы имам-
дардан кейін жазылған кітаптардан да 
іздеудің қате екендігін айтады. 

Буби ижтиһад есігінің ашық екендігі-
не дәлел болуы тұрғысынан өз еңбегін-
де Ибн Қайюм Әл-Жәузидің «Иғләмул 
муәққиғин» атты кітабының біраз бөлі-
мін аударып келтірген. Ибн Қайюмнің ол 
жердегі сөздері ижтиһад есігінің ашық 
екендігін және жәдидшілік ұстанымына 
негізделе отырып, мазһабтармен шек-
теліп қалмай, Исламның асылына ора-
лу қажеттігін баяндайды. Сондай-ақ, 
Буби Решид Ризадан да әсерленіп, оның 
«Әл-Мәнәр» журналында жарияланған 
«Мухәуәратул муслих уәл муқаллид 
(Жәдидші мен тақлидшінің пікірталасы)» 
атты жазбасын да жақын арада аударма 
жасайтындығын айтқан [7, 22-69 бб.]. 

ХVII-XIX ғасырда Ресей империясы тұсындағы мұсылман халықтары 
арасындағы «ижтиһад және тақлид» мәселесі



152     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Бубидің ибн Қайюмның кітабының 23-
62 беттерін алғандығын байқаймыз. Ал, 
«Мухәуәратул муслих уәл Муқаллид» 
атты аударып алғандығы белгісіз.  

Маржани секілді ижтиһад мәселесін 
тақлид мәселесімен бірге қарастырған 
Абдулла Буби тақлидтің адамның 
табиғатында бар нәрсе екенін және 
балалық кезеңде оның пайдалы да 
болатынын баяндайды. Алайда, адам 
есейіп, ақылы жетілген сайын тақлид 
зиянды бола бастайды деп пайымдай-
ды. Буби Құран мен сүннеттің де, мазһаб 
имамдарының да тақлидқа қарсы екенін 
айтады. Тақлидтің кейіннен пайда 
болған бидғат екенін, зәру жағдайлар 
болмаса, Құран аяттары дәлел-дәйексіз 
тақлид жасауды теріске шығаратынын 
айтқан Буби Бақара сүресінің 166-
170 аяттарындағы Алла Тағаланың ес-
кертулерін еске салып, дәлелге сүйен-
бестен «ата-бабалардың жолына ұю» 
деген нәрсені аталмыш аяттардың 
теріске шығаратындығын баяндайды. 
Буби тақлидтен құтылуға жақсы бір мы-
сал ретінде Ғазалидің «Әл-Мунқиз мин 
әд-даләл» атты еңбегіндегі әрекетін 
көрсетеді [7, 5-8 бб.]. Сондай-ақ, ол 
ижтиһад есігінің ашық екендігі және 
тақлидпен шектелу мұсылмандарды 
ілім тұрғысынан артта қалдыратындығы 
туралы мәселеде Маржанимен бірдей 
көзқараста [7, 64-65 бб.]. 

Жәдидшілердің арасында ижтиһад 
пен тақлид туралы кеңінен сөз қозғаған 
тұлғалардың бірі – Мұса Жаруллаһ 
Билги деген кісі. Жаруллаһ Исламның 
ақыл еркіндігі мен ижтиһад негізіне 
сүйенетінін, Исламның алғашқы ға-
сырларының мұның ең жақсы өрнегі 
екенін айтады. Жаруллаһ «Үлкен 
мужтәһидтерге ұю дегеніміз оларға 
тақлид жасау, яғни, көзқарастарына 
көзсіз еру арқылы емес, олардың сөздері 
мен пікірлеріне қайшы болса да, солар 
секілді ижтиһад жасау арқылы болады», 
– деген түсінікке ие кісі. Оның пікірінше, 
үлкендердің соңынан еру – ақылдың 

күш-қуатын ескерусіз қалдырып, әре-
кетсіз күй кешу емес, керісінше, ілім 
мәселелерінде сол үлкендер секілді 
әрекет жасап, ақиқатты іздеу болып та-
былады [8, 184-185 бб.]. 

Алғашқы мужтәһидтерге құрмет 
көрсету дегеніміз – кейінгі кел-
ген буындардың ақылдарын шын-
жырлап тастау деген мағынаны 
білдірмейтіндігін айтқан Жаруллаһ 
қандай да бір мазһабқа немесе жалпы 
мазһабтарға тақлид етуді (еруді) уәжіп 
санаудың – Құранның үкімін жою де-
ген мағынаны білдіретіндігін, Исламды 
бірнеше мужтәһид немесе мазһабтың 
көзқарасымен шектеу – «Құдайдың ілімін 
бір-екі мужтәһидтің ілімінің дәрежесі-
не түсіру» [9, 18-19 бб.] мағынасына 
келетіндігін меңзейді [10, 39 б.]. 
Байқағанымыздай, Жаруллаһ тақлидті 
ижтиһадқа түбегейлі қайшы нәрсе са-
нап, мұнымен де шектеліп қалмай, 
сол уақытта белгілі бір мазһабтармен 
ғана шектелу түсінігінің үстемдік құрып 
отырғандығын айтады. Оның айтуын-
ша, алғашқы мужтәһидтердің ешбірі 
ижтиһад есігін жауып, өздеріне не-
месе өздерінен бұрынғыларға тақлид 
етілуі қажет деген пікір айтпаған бол-
са да, кейіннен келген «мутафаққиһтар 
(фақиһ секілді болып жүргендер)» 
мұсылмандарды тақлид батпағына ба-
тырды [11, 4-10 бб.]. Жаруллаһ маз-
һабтарға көзсіз байланудың және 
пікірлердің мазһабтардың шеңберінен 
шығарылмауының нәтижесінде қалып-
тасқан тар түсінік Исламның кеңдігін 
жойғанын, соқыр ерушілік пен фанатизм 
үстемдік құрып, ғалымдардың кәпірге 
шығарылғандығын айтады. Жаруллаһ 
та, дәл Маржани мен Буби секілді, Ис-
лам әлемінің нашар жағдайда қалуының 
себебін осы түсініктен көреді [12, 716-
720 бб.]. 

Қоғам өмірінің әрдайым алға жыл-
жып, өзгеріп отыратындығын айтқан 
Жаруллаһ фиқһ кітаптарында қоғам 
өміріне қатысты, тіпті, ғибадаттарға да 

 Купешова Г.Қ., Купешов К.У., Самет О.



153https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

қатысты шешімі табылмаған бірқатар 
мәселелердің бар екенін, сонымен, қатар 
басқа да біршама жаңа мәселелер күн 
тәртібіне шыққандығын баяндайды. Ол 
бұлардың шешімін табу міндетті екенін, 
ол үшін фиқһ кітаптарына емес, тікелей 
Құран мен сүннетке жүгіну парыз екенін 
айтады [11, 8-10 бб]. Жаруллаһ ижтиһад 
пен тақлидқа қатысты мәселелерде 
жиі-жиі Мухиддин ибн Арабидің «Фу-
тухат Мәккия» кітабы мен алғашқы 
мужтәһидтердің кезеңінен өрнектер 
келтіреді [11, 4-10 бб.]. 

Жәдидшілердің үлкен ғалымдарынан 
болып саналатын әйгілі муфти Риза-
уддин ибн Фахруддин де Маржани 
және Жаруллаһпен бірдей көзқараста. 
Ол 4 ғасырдан кейін ижтиһад есігінің 
жабылғандығын және бұдан бы-
лай төрт мазһабтың біріне байла-
нып, соларға тақлид ету қажет екенін 
алға тартушылардың біле тұра не-
месе білместен Құранға, хадистер-
ге, тіпті, сол төрт мазһабтың өзіне 
жала жауып тұрғандықтарын, себебі, 
не Құранда, не сүннетте, не төрт 
мазһабтың бірінде мұндай пікірлердің 
жоқ екендігін ескертеді. Р. Фахруд-
дин мұндай пайымның (ижтиһад 
есігінің жабылғандығын және бұдан 
былай төрт мазһабтың біріне байла-
нып, соларға тақлид ету қажет екені 
туралы пайымның) – 4 ғасырдан кейін 
«Құран мен хадисті түсіну және дәлел 
қылу уақыты өтті» немесе «Құран 
мен сүннеттің дәлел болу ерекшелігі 
қалмады», – деген мағынаға келетінін 
және бұл секілді пайымдардың негізсіз 
екенін айтады [3, 308-309 бб.]. Қоғам 
өмірінің өте қарқынды түрде өзгеірске 
ұшырағанын, аят-хадистердің мөлшерлі, 
ал, орын алып жатқан оқиғалар мен 
мәселелердің шексіз екендігін айтқан Р. 
Фахуррдин Ислам құқығының бұларға 
шешім тауып беруі қажет екені тура-
лы сөз қозғайды. Мұны жақсы түсін-
ген алғашқы кезең ғалымдарының, 
алғашқы мужтәһидтердің өздері 

жасаған ижтиһадтарды олардан кейін-
гі кезеңдерге түгілі, сол өздерінің 
уақыттары үшін де жеткілікті деп 
санамағандарын айтады. Аталмыш 
мәселені үкімдердің өзгеруі тұрғысынан 
да қарастырған Р. Фахруддин Исламның 
негізгі қаиғдалары бұлжымайтын бол-
ғанымен, оларға сүйенген кейбір 
ережелердің уақытша және арнаулы 
екенін, яғни, заман мен мекенге сай аят-
хадистерге сүйене отырып өзгеруінің 
мүмкін екенін баяндайтын көзқарасын 
білдіреді. Оның пікірінше, өзгермейтін 
жалғыз нәрсе – «Уақыттың өзгеруімен 
үкімдер де өзгереді», – деген қағида. 
Алғашқы кезеңдердегі мужтәһидтер 
осы тұрғыдан алғанда өздерінің мой-
нына түскен міндеттерін орындап, 
қоғамның мәселелерінің шешімін та-
уып берген. Алайда, олардан кейін 
келген мұсылмандар алғашқы кезең 
мужтәһидтерінен үлгі алмағандықтары 
себепті, Ислам құқық жүйесінің «үкімі 
жойылған ережелер жиынтығы» секілді 
күйге түсуіне себеп болды [13, 87 б.]. 
Бұл жерде Р. Фахруддиннің ереше на-
зар аудартарлық көзқарастарының 
бірі – қауымдардың, олар өмір сүріп 
жатқан түрлі аймақтар мен мекендердің 
және кейбір ерекше шарттардың дәл 
сол уақытта болсын, кейінгі кезеңдерде 
болсын адамдарды әртүрлі ижтиһадтар 
жасауға итермелеуші себеп болғанын 
пайымдауы. Ол бұл пайымын ижтиһад 
есігінің жабылмайтындығының ең не-
гізгі дәлелдерінің бірі ретінде алға тарта-
ды [14, 372-376 бб.]. 

Жоғарыда да айтқанымыздай, Ри-
зауддин ибн Фахруддин Маржани-
мен бірдей көзқараста, сондай-ақ, 
ижтиһад жасаған кезде қателесіп кету 
ықтималының көбірек екендігін, бірақ, 
одан қорықпау қажет екендігі тура-
лы пікірде. Фиқһтың бүкіл саласында 
мужтәһид болудың шарт емес екендігін 
алға тартып, бір мәселеде тақлид етуші 
кісінің бүкіл мәселеде тақлид етуі 
міндетті еместігін, олай болса, бір кісінің 

ХVII-XIX ғасырда Ресей империясы тұсындағы мұсылман халықтары 
арасындағы «ижтиһад және тақлид» мәселесі



154     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

әрі мужтәһид, әрі муқаллид (тақлид 
етуші) болуының мүмкін екендігін 
тұжырымдайды. 

Ризауддин ибн Фахруддиннің ижти-
һад пен тақлидке қатысты көзқарасы-
на Маржанидің әсері айтарлықтай 
үлкен болған. Себебі, ол шамасы 
келетін кісілердің Құран мен хади-
ске тікелей амал етулерін, ал, шамасы 
жетпейтіндердің осы екі негізгі қайнар 
бұлақты түсіне алатындардан сұрап, 
үйренулерін талап етеді. Бір-бірімен 
үйлеспейтін секілді көрінген неме-
се үкімі жойылып-жойылмағандығы 
нақты белгісіз жағдайлар да жасалған 
ижтиһадқа және соған сай істелген 
амалға еш зарар келмейтінін айтқан 
Фахруддин мансух (үкімі жойылған) аят-
тар мен хадистердің өте аз екенін баян-
дайды. Сондай-ақ, «Мансух хадистердің 
өзі мужтәһидтердің мансух емес 
сөздеріне қарағанда сенімдірек. Үкімді 
жоюшы (насих) хадисті нақты білгенге 
дейін мансух (үкімі жойылған) хадиспен 
амал етуге рұқсат екендігі де ғалымдарға 
белгілі нәрсе», – дейді. Оның айтуынша, 
хадистердегі мансух (үкімі жойылған), 
муәууәл (жорамалданған), муқаййәд 
(шектелген) болу секілді әртүрлі ерек-
шеліктер алғашқы мужтәһидтердің сөз-
дерінде артығымен бар [14, 372-375 бб.]. 
Себебі, оның пікірінше, ижтиһад есігі 
жабылды деп пайымдайтындар бір 
мужтәһидтің көп уақыттарда алғашқы 
сөзінен бас тартып, басқа бір ижтиһад 
жасау ықтималының бар екенін назар-
дан тыс қалдырады. Осылайша, қуатты 
бір риуаят жолы арқылы келмеген 
мужтәһидтердің сөздерін дұрыс санай 
отырып, бұл сөздерге қайшы көрінген 
настарды (аят-хадистерді) маудуғ, 
муқаййәд, мансух, муәууәл және т.б. 
секілді жолдармен жорамалдауға ты-
расады. Фахруддин мұны қате жол деп 
санайды. Бұл көзқарастар жоғарыда 
айтылған Маржанидің пікірлерімен 
бірдей деуге болады. Бұл тұрғыдан 
қарағанда, Фахруддиннің пікірі бойынша, 

араб тілін білетін кез келген адам өзіне 
қажетті ғибадат пен амалдар жайында 
тікелей Құран мен мәселелерді ашық 
түрде баяндаған Пайғамбарымыздың 
(с.ғ.с.) хадистеріне амал етуіне болады, 
ол үшін ешқандай да мужтәһид болудың 
қажеті жоқ [14, 94-95 бб.]. Фахруддиннің 
бұл көзқарастары Маржанидің пікір-
лерімен бір бағытта. Ол басқа да 
жәдидшілер секілді ижтиһад мәселесін 
Исламның негізгі бөлімдерінің бірі 
ретінде бағалайды және мәселеге пікір 
еркіндігі тұрғысынан қарайды. 

Жоғарыда аталып өтілген әйгілі 
жәдидшілердің тысындағы басқа Та-
тар жәдидшілері де ижтиһад есігінің 
ашық екендігінде күмән жоқ екенін 
және әр кезеңнің өз мужтәһидтерін 
тәрбиелеп шығаруы қажет екендігін 
құптайды. Мазһабқа байланудың ал-
дын алдуға тырысқан жәдидшілер 
«ижтиһад тоқтады» деген сөздің Ис-
лам үмметін улап тастағанын айтады. 
Олар да алғашқы мужтәһидтерге тақлид 
етудің ең жақсы жолы – солардың 
жолдарын ұстану, яғни, солар секілді 
ижтиһад жасау екені турасында бірдей 
пікірде [14, 521-523 бб.]. Араларында 
Курсәуи, Маржани және Жаруллаһты 
Ресей мұсылмандарының ең үлкен 
мужтәһидтері деп санағандары да бар 
[12, 263-264 бб.]. 

Жәдидшілердің ижтиһад мәселесінде 
алдыңғы орынға қойған ең маңызды 
мәселелерінің бірі – фиқһ негіздеріне 
қатысты маслахат (адамдардың игілігі) 
мәселесі. Фиқһ негіздерінің ең ба-
сты мәселелерінің бірі болып сана-
латын маслахат принципін Жаруллаһ 
пен Ризауддин ибн Фахруддин ең 
көп сөз еткен.  Жаруллаһтың бұл 
мәселедегі арқа сүйер негізгі көздерінің 
бірі Шатибидің «Муафақат» еңбегі. 
Жаруллаһтан басқа жәдидшілер де 
маслахаттың маңыздылығы жайлы сөз 
қозғаған. Жаруллаһтың және басқа да 
жәдидшілердің маслахатты алдыңғы 
орынға шығаруларының себебі – 

 Купешова Г.Қ., Купешов К.У., Самет О.



155https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

бұрынғы усулшылардың (фиқһ негіздері 
мамандарының) шариғат заңын бекітуші 
Алла Тағаланың мақ-саты мен аят-
хадистердегі сөздердің мә-нісіне назар 
аударғанымен, халықтың игілігіне, яғни, 
маслахатқа жете көңіл бөлмеуі болып 
табылады. Мұны қатты сынға алған 
[10, 263-264 бб.] Жаруллаһ қоғамның 
пайдасын көздейтін маслахат шариғат 
заңын бекітуші Алланың мақсатымен 
қатар қарастырылуы қажет деп са-
найды [10, 45 б.]. Маслахатты міндетті 
түрде қатарға қосу мәселесінде та-
бан тіреп тұрып алған Жаруллаһ осы 
маслахат принципін негізге ала оты-
рып, үнемі өзгеріске ұшырап отыра-
тын қоғам өмірінде ижтиһадтың да аса 
қажетті екенін түсіндіруге тырысады. 
Оның маслахат мәселесіне қаншалықты 
мән беріп, маңызды санағанын Ислам 
үкімдеріне қатысты көзқарасынан да 
байқауға болады. Ол Ислам үкімдерін 
екіге бөледі. Бірінші бөлімге өзгермейтін 
үкімдерді (ахкам ибтибдәия), ал, екінші 
бөлімге заман, мекен, қоғамдық шарт-
тар және т.б. ерекшеліктерге бай-
ланысты өзгеруге бейім үкімдерді [15, 
16-17 бб.] жатқызады. Бұлайша жіктеу де 
Жаруллаһтың пікірінде ең үлкен дәлел 
маслахат екендігін көрсетеді. 

Маслахат мәселесінде Жаруллаһтың 
көзқарасына ұқсас пікірлерді құптаушы 
Абдулла Буби, Ризауддин ибн Фахруд-
дин, Хусайния медресесінің ұстазы За-
кир Айоханов секілді басқа жәдидшілер 
де қоғамның игілігі барлық нәрседен 
жоғары тұратындығына [16, 7-14 бб.] 
сенімді болған. Тіпті, Фахруддин Ха-
нафи мазһабындағы «зәрулік, әдет 
және ғұрып» секілді ұғымдардың 
«қоғамның иглігін (маслахатты) көздеу» 
принципімен бірдей мағынаға келетінін 
айтқан. Ислам тарихы бойынша әртүрлі 
кезеңдерде құқық жүйесінде маслахатқа 
қатысты түрлі тәжірибелік жағдайлар 
жиі-жиі көрініс бергендігін айтқан            
Р. Фахруддин бұған әртүрлі өрнектер 
де келтірген [14, 372-376 бб.]. Алайда, 

Жаруллаһ Фахруддинді маслахаттың ау-
қымын тарылтты деп сынға алған [17, 25-
28 бб.]. Себебі, Жаруллаһ маслахаттың 
өте кең шеңберде қарастырылуын 
құптаумен қатар, оны фиқһ негіздерінің, 
ижтиһадтың ең басты іргетастарының 
бірі, тіпті, ең маңыздысы деп санайды. 

Жәдидшілердің маслахатты алдың-
ғы орынға шығару турасындағы бұл 
көзқарастары, жоғарыда да айтқа-
нымыздай, ижтиһадқа тікелей байла-
нысты нәрсе. Себебі, олардың масла-
хатты алдыңғы орынға шығарудағы 
көздеген негізгі мақсаттары – әсіресе, 
муғамалат (адамдардың арасындағы 
қарым-қатынас) мәселелерінде әр ғасыр 
мужтәһидтерінің өз замандарының 
шарттары мен қажеттіліктеріне сай, қо-
ғамдық қолданысқа ие болатын жасам-
паз құқық жүйесін қалыптастырулары 
қажет екендігін дәлелдеу болып табыла-
ды. Әрине, бұл жағдай қиясты, ақылды 
қолдануды, зәрулік, әдет-ғұрып және 
маслахат секілді уақытқа қарай өзгеріп 
отыратын шарттарды назараға алуды 
міндеттейді. Жәдидшілердің пікірінше, 
мұндай ұғымдарды қолдану настарға 
(аят-хадистерге) ешқандай да зарарын 
тигізбейді. Себебі, настарда баяндалған 
үкімдердің себептерінің өзгеруі – ол 
наста айтылған үкімнен басқа жаңа бір 
үкімнің (ескі үкім өз қалпында сақталу 
шартымен) шығуына кедергі келтірмейді. 
Құқық жүйесінің дамып-жетілуі және 
жарамдылығын сақтауы үшін осы нәрсе 
шарт болады. Бұл пікірлерді Р. Фахруд-
дин, М. Жаруллаһ және Абдулла Буби 
бастаған жәдидшілердің барлығынан 
көруге болады [17, 27 б.]. 

Жәдидшілердің ижтиһадтың шарт-
тары жайлы көзқарастарында кейбір 
аздаған ғана айырмашылықтар болға-
нымен, жалпы алғанда бір-біріне 
жақын. Олардың ішінен Маржани фа-
қиһ немесе мужтәһид емес кісінің де 
бүкіл мәселеде муқаллид болуы міндетті 
еместігін айтып, кейбір мәселелердің 
тақлидсіз-ақ тікелей аят-хадистерден 

ХVII-XIX ғасырда Ресей империясы тұсындағы мұсылман халықтары 
арасындағы «ижтиһад және тақлид» мәселесі



156     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

түсінілетіндігін алға тартқан. Тіпті, кейде 
мужтәһидтердің бір мәселеге қатысты 
білдірген әртүрлі пікірлерінің арасынан 
біреуін таңдау үшін аят-хадистерге қарап 
амал ету қажет болады. Олай болса, 
Маржанидің пікірінше ижтиһад немесе 
шариғи дәлелдерге сүйеніп амал ету тек 
мужтәһид сипатына ие адамдардың ғана 
құзіретіндегі нәрсе емес, дәлел келтіруге 
шамасы жетпейтіндердің тысындағы 
мұсылмандардың барлығының қолынан 
келеді. Сондай-ақ, ол «ақылды қолдану» 
және «таңдау жасау» [2, 15-18 бб.] де-
ген нәрселерді де ижтиһадтың ауқымды 
мағынасының ішінде қарастырып, 
ижтиһадтың бір түрі санаған. Осылай-
ша, Маржани ижтиһад жасай алу үшін 
талап етілетін шарттарды жеңілдетті. 
Осыған байланысты ислам құқығында 
«ижтиһад» сөзі Маржани қолданған 
мағыналарда қолданылғандығы секіл-
ді «жеке салыстырып-бағамдауды қол-
дану» деген де анықтама да берілген.

Маржани дәлел келтіруге шама-
сы жетпейтін немесе түсіне алмайтын 
кісілер өздері сенім артқан бір ғалымға 
тақлид етуі (еруі) қажет екенін және 
аят-хадистердің барлық адамдарды 
қамтитындығын, сол себепті әр адам аят-
тар мен хадистерге амал етуге міндетті 
екендігін айтады [2, 16-18 бб.]. Көріп 
отырғанымыздай, Маржани ижтиһадты 
белгілі бір кезең немесе белгілі бір адам-
дармен шектемей, мужтәһидтер жасаған 
ижтиһадтардың тысында, дәлел келтіре 
алатын немесе дәлелді түсіне алатын 
әрбір мұсылманға шамасына қарай 
ижтиһад жасау құқығын береді [2, 31 б.]. 
Маржани бұл ижтиһадтарда қателесіп 
кетуден қорықпау қажеттігін де алға 
тартып, бұған қатысты қарапайым ижти-
һадтарды мысалға келтіреді. Ол Иемен-
ге уәли ретінде жіберілген Муғаз ибн 
Жәбәлдің қателесіп кетуі мүмкін екенін 
мойындай отырып, ижтиһад жасағанын, 
құбыланың бағытын білмеген жолау-
шы кісінің құбыланы болжамды ойына 
қарай анықтайтындығын, бір кісі өзінің 

дәреті бар екендігін ойлайтын болса 
(100 пайыз сенімді болмаса да) намаз 
оқи алатындығын [2, 18-19 бб.] және 
т.б. секілді бірқатар мәселелерді мысал 
ретінде көрсетеді. 

Абдулла Буби де Маржанидің жо-
лын жалғастырып, мужтәһид болу үшін 
талап етілетін шарттарды ауыр санай-
ды. Ол мужтәһид болу үшін қажетті 
делінген шарттарға қарсы шығып, 
ижтиһад жасай алу үшін араб тіліндегі 
мәтіндерді түсініп, әдістемелерін 
ұғынудың және шариғаттың жалпы 
мақсаттарын білудің жеткілікті екендігін 
айтады. Оның пікірінше, соңғы және 
ең кемел дін болған Исламды қазіргі 
таңда да бұрынғы өткен имамдардың 
дәрежесінде білетін немесе олардан 
да білімді кісілердің болуы Алланың 
құдіретіне де, заңдылықтарына да сай 
болып табылады [16, 7-14 бб.]. 

Жаруллаһ мужтәһид болу үшін бел-
гіленген шарттар мәселесінде басқаша 
пікір білдірген. Жаруллаһтың көзқарасы 
бойынша, мужтәһид болу үшін бекітілген 
шарттар – оншалықты ауыр нәрселер 
емес, яғни, ижтиһад есігі осы шарт-
тар себепті жабылған жоқ. Керісінше, 
үмітсіздік немесе идеализмнің жоқтығы 
себепті жабылған [17, 24 б.]. Ендеше, 
Жаруллаһ ижтиһад есігінің Құран мен 
сүннет тарапынан емес, адамдардың іс-
әрекеттері себепті жабылғандығын ай-
тып, ижтиһад жасай алу үшін араб тілін, 
Құран мен сүннетті жақсы білу қажет 
екендігі туралы көзқарастарды қолдап 
отыр. 

Ижтиһад шарттарының ауырлығы 
мәселесіндегі Ризауддин ибн Фахруд-
диннің көзқарасы Абдулла Бубидің 
пікірлеріне жақын. Олай болса, ол 
Жаруллаһпен бірдей көзқараста емес. 
Оның пікірінше, Құран мен сүннетті 
білумен қатар, араб тілін арабша 
мәтіндердегі айтылған сөздерден 
мақсат етілген нәрсені түсінетіндей 
дәрежеде білсе жеткілікті. Араб тілін 
өте терең дәрежеде меңгерген тіл 

 Купешова Г.Қ., Купешов К.У., Самет О.



157https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ғалымдары (Халил, Сибәуәиһ және т.б.) 
секілді тіл білуі міндетті емес[13. 89б.]. 
Алайда, Фахруддиннің бұл көзқарасы 
Жаруллаһ, Абдулхамид Муслими секілді 
жәдидшілер тарапынан сынға ұшыра-
ған. Абдулхамид Муслими мужтәһид 
болу шарттарының жеңілдетілуінің теріс 
мақсаттағы қолданыстарға жол ашу 
қаупі бар екендігін меңзесе[18. 113б.], 
Жаруллаһ Фахруддиннің бұл көзқарасына 
тікелей қарсы шығып, Шатибидің 
«Муафақат» кітабында ай-тылған «Араб 
тілі ілімдерінде Халил секілді, Сибәуәиһ 
секілді болу шарт», – деген сөзінің асы-
ра сілтеу еместігін, бұл шарттың қажетті 
екендігін айтады [17, 24 б.]. 

Қорытынды

Қазіргі таңда еліміз тәуелсіздік 
алып, ислам шариғаты бойынша пәтуә 
беруді Қазақстан мұсылмандары діни 
басқармасы пәтуә беруші органы бар. 
Бұл орган Қазақстан мұсылмандары діни 
басқармасының төрағасы, бас муфтидің 
төрағалығымен өтетін ғұламалар кеңесі 
болып табылмақ. Осы кеңесте қоғам 
арасында түрлі дау тудырып жатқан 
мәселелерге жан жақты талдаулар жа-
салып, ислам дінінің қойған шеңберінен 
шықпай, діни дәстүрімізді сақтай отыра 
пәтуә береді. 

Әдебиеттер тізімі

1 Хайреттин Караман. Ислам хукукунда 
ижтиһад. – Анкара, 1985.

2 Марджани Ш. Назурат ал-хакк фи фар-
диййат ал-иша’ ва  ин лам йагиб аш-шафак. 
– Казань: Матба‘ат Хизана, 1870. – 164 б.

3 Фахруддин Р. Асар. 3Т. 1-том. – Орен-
бург, 1903.

4 Курсәуи А. Китәбул иршәд лил ибад.  –
Қазан, 1903.

5 Утаки Х. Маржани хаккында жевабым. 
Шура. 1911/23.

6 Маржани Ш. Мукаддимә. – Қазан, 1883.
7 Буби А. Заманы ижтиһад мункарыз мы 

деил ми?. – Қазан, 1909.
8 Бигиев М. Ж. Қауағид Әл-Фиқһия. Шура 

1911/2.

9 Бигиев М. Ж. Әдебияат Арабия илә Улум 
и-Исламия. – Қазан.

10 Бигиев М.Ж. Халк назарына бир ниже 
меселе. – Қазан, 1912.

11 Бигиев М.Ж. Узун гүнлерде Рузе. – 
Қазан, 1911.

12 Бигиев М.Ж. Рахмет-и Илаһие уму-
мие хаккында итикадым, Шура, №23, 1 
желтоқсан. 1909 жыл.

13 Фахруддин Р. Діни уа ижтима и 
мәселелер.  – Оренбург, 1914.

14 Фахруддин Р. «Манасибу диниа». Әл-
Асрул жәдид. 1906/7.

15 Бигиев М. Ж. Шариат асаслары. – Пе-
троград, 1917.  М.А. Максудов баспасы.

16 Буби А. Хакикат иа һуд дурулук. 1 т. –
Қазан, 1904.

17 Бигиев М.Ж. Мулахаза. – Петроград, 
1914.

18 Муслими А. Діни уа ижтими маселелер 
китабы хаккында бир еки сөз. Шура, 1915/4.

Transliteration

1 Hayrettin Karaman. Islam hukukunda 
izhtihad. – Ankara, 1985.

2 Marjani Sh. Nazurat al-haqq fi fardiyyat 
al-isha’ wa in lam yahib cinis-shafaq. – Kazan: 
Matba’at Khizana, 1870. – 164 b.

3 Fakhruddin R. Asar. 3T. 1-tom. – Orenburg, 
1903.

4 Kursaui A. Kitabul Irshad lil ibad. – Kazan, 
1903.

5 Utaki H. Marzhani hakkynda zhevabym. 
Shura. 1911/23.

6 Marjani Sh. Mukaddim. – Kazan, 1883.
7 Zaman ijtihad munkaryz nos deil mi?. – 

Kazan, 1909.
8 Bigiev M.J. Kaugid Al-Fiqhiya. – Shura 

1911/2.
9 Bigiev M.J. Adebiyat Arabia ila Umul 

i-Islamia. – Kazan.
10 Bigiev M.J. Halk nazaryna bir nije mesele. 

– Kazan, 1912.
11 Bigiev M.J. Uzun gunlerde Ruze. – Kazan, 

1911.
12 Bigiev M.J. Rakhmet-i Ilahie umumie 

hakkynda itikadym. Shura, N. 23, 1 zheltoksan. 
1909.

13 Fakhruddin R. Dini ua izhtima I mseleler. 
– Orenburg, 1914.

14 Fakhruddin R. «Manasibu dinia». Al-Asrul 
jadid. 1906/7.

15 Bigiev M. J. Shariat asaslary. Petrograd, 
1917. M. A. Maksudov baspasy.

ХVII-XIX ғасырда Ресей империясы тұсындағы мұсылман халықтары 
арасындағы «ижтиһад және тақлид» мәселесі



158     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

16 Bubi A. Hakikat ia hud duruluk. 1 tom. 
Kazan, 1904.

17 Bigiev M. J. Mulakhaza. Petrograd, 1914.

19 Muslimi A. Dini ua ijtimi maseleler 
kitaby hakkynda bir eki soz. Shura, 
1915/4.	

АВТОРЛАР ЖАЙЛЫ АҚПАРАТ

Гүлнұр Қуанышқызы Купешова Магистрант, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті, Алматы, Қазақстан
https://orcid.org/0000-0001-7487-8324

Канат Умиртайулы Купешов PhD докторант, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті, Алматы, Қазақстан
https://orcid.org/0000-0001-5033-6897

Самет Окан PhD доктор, Нұр-Мүбарак Египет ислам мәдениеті 
университеті, Алматы, Қазақстан
https://orcid.org/0000-0002-7764-6577

Гүлнур Куанышкызы Купешова Магистрант, Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан

Канат Умиртайулы Купешов PhD докторант, Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан

Самет Окан PhD доктор, Египетский университет исламской 
культуры Нур-Мубарак, Алматы, Казахстан

Gulnur Kupeshova Master student, Egyptian University of Islamic Culture Nur-
Mubarak, Almaty, Kazakhstan

Kanat Kupeshov PhD student,  Egyptian University of Islamic Culture Nur-
Mubarak, Almaty, Kazakhstan

Samet Okan PhD, Egyptian University of Islamic Culture Nur-Mubarak, 
Almaty, Kazakhstan

 Купешова Г.Қ., Купешов К.У., Самет О.



159https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ӘОЖ 348.2                                                     https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.14                                           

ДІН МЕН ДӘСТҮР САБАҚТАСТЫҒЫ 
ҰЛТ РУХАНИЯТЫНЫҢ ТІРЕГІ

1А. Захай, 2 К. Тышхан

АҢДАТПА
Мақалада дін мен дәстүрдің арақатынасы, қоғамдағы 
орны, маңызы қарастырылған. Алдымен дін мен дәстүр  
ұғымдарына түсініктеме берілсе, мақаланың екінші бөлігінде 
дін мен дәстүрдің рухани құндылықтарға, ұрпақ тәрбиесіне 
әсері және діннің қағидаларын дәстүрге қарсы қоюдың сал-
дары айтылады. Қазақ қоғамындағы рухани құндылықтардың 
рөлі мен мазмұны ашылып көрсетіледі.  Қазіргі  кездегі діни 
қайшылықтар талқыланады.

Түйін сөздер: Дін, дәстүр, ұлттық құндылық, ұлттық 
дүниетаным, ар-ождан, аксиология, этика.

1, 2 Л.Н. Гумилев атындағы 
Еуразия ұлттық 
университеті , 
Нұр-Сұлтан, Қазақстан

Автор-корреспондент: 
А. Захай 
arnagul.zahay@mail.ru

Мақаланың сілтемесі: 
Захай А., Тышхан К.
Дін мен дәстүр 
сабақтастығы ұлт 
руханиятының тірегі // 
Адам әлемі. – 2022. – No. 3 
(93). – Б. 159-168.

Преемственность религии и традиций – основа духовности нации

Аннотация. В статье рассматривается соотношение религии и традиций, место в обще-
стве, значение. Если сначала дается объяснение понятиям религии и традиции, то во второй 
части статьи рассказывается о влиянии религии и традиции на духовные ценности, воспи-
тание потомков и о последствиях противопоставления принципов религии традиции. Рас-
крывается роль и содержание духовных ценностей в казахском обществе.  Религиозные 
противоречия в настоящее время обсуждаются.

Ключевые слова: религия, традиции, национальные ценности, национальное мировоз-
зрение, совесть, аксиология, этика.

The Continuity of Religion and Traditions is the Basis of the Nation’s Spirituality

Annotation. The article examines the relationship between religion and traditions, their place 
in society, and their significance. If at first the concepts of religion and tradition are explained, then 
the second part of the article tells about the influence of religion and tradition on spiritual values, 
the upbringing of descendants and the consequences of contrasting the principles of religion with 
tradition. The role and content of spiritual values in the Kazakh society are revealed.  Religious 
contradictions are currently being discussed.

Keywords: Religion, Traditions, National Values, National Worldview, Conscience, Axiology, 
Ethics.



160     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Захай А., Тышхан К.

Кіріспе

Қазіргі жағдайда еліміз тәуелсіз, 
сана-сезіміміз азат дейміз. Тәуелсіздік-
тің отыз жылдық кезеңіне саналы 
көзқарастармен, ой көзімен қарасақ 
дінге, рухани құндылықтарға, ұмыт қал-
ған дәстүрімізге бет бұру, қызығушылық-
тардың артып келе жатқандығын аңға-
рамыз. Біздің әлеуметтік өміріміз бен 
рухани өмірімізде үздіксіз қозғалыс 
пен өзгерістер болып жатады. Осы 
өзгерістер арқылы ойланып, ой жүгір-
тіп, келесі өзгерістерге қадам басып 
күш қайратымызды жиямыз. Тәуелсіз-
дігіміздің арқасында өткенімізді та-
нып, бүгініміз мен болашағымызды 
жаңаша озық ойлармен қабылдап, 
өзіміздің тарихи, рухани, мәдени құн-
дылықтарымыздың берік іргетасын 
қалап, әлемдік өркениеттен орынымыз-
ды алуға талпыныс жасаудамыз. Соны-
мен қатар, қоғам дамуы, өркениеті мен 
мәдениеті әртүрлі заман ағымына бай-
ланысты өзгеріп отыруы шығыста да, ба-
тыста да жеке адамның нәзік қырлары-
нан тұратын «адам-әлем» қатынасына 
әсер етуде. Сондықтан, өз ортасының 
белгілеген заңдарына, талаптарына, 
түсініктеріне, танымына сәйкес келме-
ген іс-әрекеттер теріс бағаланып отыра-
ды. Бұл, ескі мен жаңаның арасындағы 
бәсекеден туындайтын қоғамның даму 
нәтижесі болмақ. Еліміздің егемендік 
алуы зайырлы, демократиялық, құқық-
тық мемелекет ретінде қалыптасуы 
діни сенімге,  азаматтардың ерік-
бостандық құқықтарына жол ашты. 
Мемлекетіміздегі дәстүрлі діндер хри-
стиан, ислам, басқа діни ұйымдар өз 
қызметтері негізінде жұмыс жүргізе 
бастады. Мемлекетімізде әртүрлі 
діни көзқарастардың кең таралауы-
на байланысты қоғамда діншілдіктің 
жаңа типтері мен «діндар адамның» 
жаңа бейнелері қалыптаса бастады. 
Бұл өзгеріс жастардың санасын басқа 
бағыттағы көзқарастарға, халықтың 

рухани құндылықтарын бойын сіңіріп 
өсулеріне кері әсерін тигізді.  

Елдегі діни ахуалдан туындаған  
мәселелер адамдардың дінге деген 
түсініктерінің әртүрлі болуы күн өте келе 
күрделене түсті. Оның бір себебі елдегі 
түрлі ағымдар мен діни ұйымдардың 
көзқарастарының әртүрлі болуына бай-
ланысты. Өз кезегінде олар идеялық 
дүниетанымдық көзқарастарына, діни 
сеніміне, дәстүріне, өмірдегі тәжі-
рибелік іс-әрекеттеріне байланысты 
ажыратылады. Қазіргі қоғамда адам-
дардың діни көзқарасы мен дінге де-
ген сенім деңгейлері әртүрлі болып 
бөлінеді. Бір қарағанда заңды құбылыс  
сияқты көрінгенімен, олар елімізге  
қайшылықтар мен кедергілер келтіруде. 
Өкінішке орай дәстүріміз бен дінімізге 
сіңген дәстүрлі көзқарастарымызға сәй-
кес келмейтін ұстанымдар мен пікірлер 
де пайда бола бастады. Әлемде тер-
роризм, экстремизм, түрлі діни ағым-
дардың қайшылықтары да күннен-күнге 
ушығып келеді. Осы қайшылықтар ру-
хани ұлттық құндылықтармызға өз зи-
янды әсерін тигізуде. Бұл мәселелер өз 
кезегінде объективті ғылыми зерттеулер 
жүргізуді қажет етеді.

Н.Ә. Назарбаев өз ойын былай білдір-
ді: «Қазақстанда діндердің заңнамалық 
теңдігі мен үнқатсу қағидаттары мыз-
ғымайды. Сонымен қатар мемелекет 
жалған діни бірлестіктердің қызметіне 
қарсы тұратын болады. Мұнда еліміздің 
барлық діни бірлестіктердің белсенді 
ұстанымы қажет етіледі» [1, 2 б]. 

Көрсетілген факторлар қазіргі Қазақ-
стандағы діншілдік феноменін, дәстүрлі 
діндер мен дәстүрлі емес діни түсініктер-
дің арасындағы қайшылықтарды,  жастар 
дүниетанымындағы  жаңа діншілдіктің 
көріністерін және олардың ұлттық құн-
дылықтарға қайшы келетін тұстарын 
жан-жақты, жүйелі түрде зерттеуді 
қажет етеді.



161https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Дін мен дәстүр сабақтастығы ұлт руханиятының тірегі

Зерттеу әдіснамасы

Ұсынылып отырған мақалада дәстүр 
мен діннің арақатынасы, қазіргі уақыттағы 
дін мен дәстүрдің сабақтастығында ту-
ындап отырған өзекті мәселелер, про-
блемалар қарастырылады. Рухани 
жаңғыру аясында дәстүрлі дін мен дәстүр 
түсінігінің мәні, мақсаттары көрсетіледі. 
Рухани құндылықтарымыздағы дін мен 
дәстүр ұғымдары жайлы түсініктер ай-
қындалады. Қазіргі «Рухани жаңғыру» 
түсінігі аясында діни бірегейлікті ны-
ғайту, қалыптастыру және діни ради-
кальды көзқарастардың алдын-алу үшін 
дәстүр мен дін сабақтастығының тарихи, 
ұлттық үлгісін жаңғырту маңыздылығы 
тұжырымдалады. Адамшылық қағидалар 
мен ар-ождан категориялары, этикалық 
нормалар талданады.

Мақалада тарихилық, талдау, салы-
стыру, бағалау сияқты пәнаралық зерт-
теу әдістері қолданылды.

Дін мен дәстүр сабақтастығы

Ежелгі қазақ даласының талай өр-
кениеттер мен діндерді тоғыстырған, 
басынан кешірген, өзіндік тарихы бар. 
Осы жерде ру-тайпалық нанымдардан 
бөлек зәрдүштік, манихейлік, буддалық, 
несториандық христиандық сенімдер 
де өз заманында ізін қалдырған. Соңғы 
әлемдік діндердің бірі ислам діні де қазақ 
даласына келгеннен бастап, сан ғасыр-
лар бойы халықтың өміршең рухани-
моральдық құндылықтарымен, салт-
сана, әдет-ғұрыптарымен біте қайнасып, 
дін мен дәстүр тұтастығын құрады. Дін 
мен дәстүр сабақтастығын, тұтастығын 
кешегі атеистік қоғам саналған кеңестік 
идеология да ыдырата алмады. Осы 
орайда Ә. Бөкейханов дін мен дәстүрді 
былайша түйіндейді: «Қазақ халқының 
руханият тарихында діннен кейінгі күшті 
құралы салты мен дәстүрі» [2, 137 б.]. 
Дәстүр халықтың ұрпақтан-ұрпаққа 
жалғасып, тектілік пен көрегенділік 

қасиеттері құндылық ретінде іріктеліп, 
тұрмыс-тіршілікке, салтқа, әдет-ғұрыпқа 
айналатын іс-әрекеттерінің бейнесі. 
Тіршілікпен біте қайнасып кеткен ру-
хани қазына. Қазақты озық мәдениетті 
халық ретінде таныта алатын, жаһанда-
ну кезеңінде басқа мәдениеттер мен 
идеологияларға жұтылып кетуден 
құтқаратын тамыры тереңде жатқан 
табиғи заңдылық.  Яғни, адами бол-
мысымызды қалыптастыратын, рухани 
құндылығымызды арттыратын күш, діни 
құндылықтармен сабақтасқан дәстүрде 
жатыр деуге негіз бар. Қай уақытта да 
қазақ халқының дүниетанымында дін 
мен дәстүрдің орны ерекше болған. 
Тіпті кейінгі дін мен дәстүрдің арасы-
на сына қауға талпынған ұстанымдар 
мен пікірлер шықпай тұрғанда бұл 
ұғымдар ажыратылмайтын еді. Дінді 
Тибет буддизмнің көшбасшысы, Далай-
лама былай түсіндірген: «Философия-
лық айырмашылықтарына қарамастан, 
барлық діни наным-сенімнің мақсаты 
бір. Әрбір дін адамның кемелденуіне, 
махаббатқа, басқаларды құрметтеуге, 
адамдардың азабын бөлісуге баса 
мән береді. Бұл тұрғыдан әрбір дін-
нің көзқарасы бір-біріне ұқсас, әрі 
мақсатыда бірдей» [3, 58 б]. Діннің  
көздегені рухани кемелдік, жаратушыға 
жақындық болса, дәстүрдің мазмұны 
ғасырлар бойы халықтың тұрмысында 
жинақталған құндылықтық қағидалар 
мен мәдениет арқылы қоғамдық іс-
әрекеттерді негізге ала отырып ұлттық 
ерекшеліктерді сақтау еді. Бірақ, қазіргі 
жаһандану жағдайында бастан кешірген 
атеистік бодандық тарихтың салдары-
нан осы құндылықтарымызды дұрыс 
танып, білмеуіміздің кесірінен діни 
сенімге, рухани құндылықтарымызға, 
ділімізге, дәстүрімізге келгенде сыңар-
жақ көзқарастарға ұрынып, ауыз тол-
тырып мақтанышпен айта алмай-
тындай халге душар болып отырмыз. 
Бұл, діни сенім бостандығын дүниелік 
мақсаттарға пайдалану, санамызда 



162     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

жоқ сергелдең жағдайға алып келумен 
қатар, дәстүрімізге де кері әсерін тигізіп 
жатқаны белгілі. Мыңдаған жылдар 
бойы халықпен бірге жасасып, санасы-
на, болмысына сіңіп, рухымен тұтасып 
кеткен дінді қол жетпес күрделі дүниеге 
айналдырып, қарапайым адамдарға 
түсініксіз қиын тәпсірлермен түсіндіріп, 
халықтан қасқана аластату, саналары-
на радикалды, сыңаржақ көзқарастар 
мен дүниетанымына кері бағыттағы 
түсініктер қалыптастыруға пайдалануда. 
Ш.Құдайбердіұлы сипаттағандай:

«Жаман тәпсір жайлап жер жүзін,
Дін десе тұра қашты есті адам.
Бар обалы оның тәпсіршіде,
Адасып нұрлы аятқа жағыпты тат.
Ол қатені түзеткен әлімдер көп, 
Соның сөзін оқысам боламын шат.
Қиянатың бар болса-иманың жоқ,
Маған десе мың жылдай қыл ғибадат» 

[4, 263 б.].
Кеңестік сыңаржақ идеологиядан 

енді ғана еркіндік алған халықтың дінге 
деген құрметін қазірде осы ата-баба 
дінін теріс дәріптеушілер құлдыратып 
отыр. Бұрынғы дін ұстанған бабалар 
естелігі мен қазіргі дін уағызшыларының 
бейнесі сәйкеспегендіктен де көптеген 
азаматтардың діни сенімдеріне селкеу 
түсіп, дінге үрке қарайтын, тіпті сыни 
пікірлер айтатын жағдайға жеттік. Ал 
енді біразы діндарлықтың жөні осы деп 
дәстүрді, ұлттық танымды мансұқтауға 
көшкен. Бұл өлеңде айтып тұрғандай 
дін бар болғанмен, қиянатшыл болсаң 
мың жыл отырып ғибадат жасаудың 
пайдасы болмайтыны. Ең әуелі сыртқы 
келбетіңді емес, ішкі меніңді, яғни рух 
пен жүрек тазалығыңды сақтағаныңда 
ғана иманды саналасың. Демек, осы 
жерде дінге дәстүрлі көзқарас түсінігі 
туындайды. Қазақ діни дүниетанымы 
бойынша діндарлық сыртқы бейнеде, 
көріністе емес, ішкі рухани байлықта, 
ішкі кемелдікте. Сонымен қатар, дінге 
тәпсір айтудың өзі үлкен жауапкершілікті 
қажет етеді. Талды алғаш еккен кезінен 

бастап баптап, қарап өсуіне мүмкіндік 
туғызып, жағдайын жасап бермесең 
ары қарай өздігінен тамыр жайып, 
жайқалып кетуі екі талай. Дәл осы ағаш 
сияқты адамдарға да діни түсініктер 
бергеннен бастап рухани азығын дұрыс 
бермесең, ішкі сенімді қайта қалпына 
келтіруде үлкен қиындықтар тудырады. 
Мұхаммед пайғамбардың:«Адамдардың 
ең жақсысы Құранды өздері үйреніп, 
содан соң өзгелерге үйреткендер» 
[5, 6 б] – деген хадисі де осы сала-
да еңбектенуге, ізденуге қамшы бол-
ды. Мұхаммед пайғамбар алдымен өз 
біліміңмен Құранның қыры мен сы-
рын меңгергенде ғана тәпсір айтуға 
кеңес беріп отыр. Біреуден естіген 
дүниеден гөрі өзің меңгеріп түсіну 
үлкен қажырлы еңбекті қажет етеді. Ал 
өзің білмеген дүниені біреуге айтудың 
салдары адамдарды діннен бездіруге, 
дәстүрден алшақтауға, өзге радикал-
ды топтарға сенуге, сана, танымда-
рын теріс көзқарастар қалыптастыруға 
алып келеді. Адам ең әуелі алдымен 
өзін тәрбиелеп, өзін танығанда ғана 
біреуге жол көрсетуге құқылы. Өзін та-
нымай, ғалымдардың еңбектерін дұрыс 
түсінбей, оқып, білмей жатып жастарға 
кеңес, бағыт беру олқылықтарына 
қазіргі таңда жиі кездесеміз. Соның сал-
дары жастарымыздың теріс радикалы 
бағытқа кетіп қалуына әкеп соқтырады.

Ислам діні жалпы адамзат бала-
сын білім үйренуге шақырды. Негізгі 
құндылық  білім екенін нақтылады. 
Құранда былай делінеді: «Раббым! 
Білімімді арттыр!»[6, 68 б.]. (Таһа сүресі, 
114 аят) Ал Ахмет Жүйнеки «Ақиқат сый-
ында»:

«Білімменен танырсың Жаратқанды, 
Білімсіздер байқамас таң атқанды. 
Ілімі жоқ болған соң біраз қауым,
Пұттан жасап тәңірін талаптанды»    

[7, 21 б.].
Білімді болған жағдайда ғана дінді 

танып, біліммен ақиқатқа жете отырып, 
санамызды дұрыс ойлауға жетелей ала-

Захай А., Тышхан К.



163https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

мыз. Дүниетанымдық көзқарасымызды 
қалыптастырған, ең әуелі өзімізді жөнге 
келтіріп, өзіміздің рухымыз бен сенімізді 
нақтылай алған уақытта ғана дін тура-
лы басқа адамдарға айтуға құқымыз 
бар екенін түсінуміз керек. Бұл пікірді 
қайталап шегендеп отыруымыздың се-
бебі, діннің құндылықтық мәнін, руха-
ни астарын, мәні мен мазмұнына терең 
бойламай жатып, халыққа уағыз айту-
шылар, арандатушылар көбейгендіктен. 
Өзіміз ештеңе білмей жатып ақыл айту 
үлкен қателіктерге алып келетіндігін 
қазіргі әлемнің діни-саяси бейнесі 
көрсетіп отыр. Осы тақырыпқа қатысты 
Шәкәрім Құдайбердіұлының тағы да бір 
өлеңіне тоқталсақ: 

«Бұл кездегі діндердің бәрі нашар,
Ешбірі түзу емес көңіл ашар.
Өңкей алдау, жалғанды дінім дейді,
Әлемдегі діндердің түп мақсұты.
Үш нәрседен бұлжымай құшақтасар,
Құдай бар, ұждан дұрыс, қиямет шын,
Ешбір діннің мақсұты жоқ мұнан 

асар.
Дін адамды бір бауыр қылмақ еді,
Оны бөліп, дұшпандық қару жасар.
Інжіл, құран – бәрі айтып тұрса дағы,
Мағынасынан адасып қара басар.
Сөйтіп бұзып, бүлдіріп есіл дінді,
Дін десе білімділер тұра қашар.
Ешбір дін үйтіп дұшпан бол демейді,
Қанекей бұл сөзіме кім таласар» [4, 

201 б.] – деп айтқанындай ешбір дін адам-
дарды теріс бағытқа, яғни адамгершілік 
жолынан адасуды міндет етпейді. Бұл 
өлеңде Алланың бар екеніне сене оты-
рып, әркім өзінің ар ұжданын таза 
сақтай білгенде ғана рухани кемел адам 
болады деген пікір айтылады.  Ал Қожа 
Ахмет Ясауидің «хәл ілімі, хикмет дәстүрі 
– адамның ар-ождан үні, жеке тұлғаның 
өз ңшңне үңіліп, өз бойының мінін 
түзететін ар ілімңн қалыптастырумен, 
осы ұстаным арқылы қоғамның сауығуын 
қаматамасыз ете білуімен ерекшеле-
неді» [8, 148 б.]. Негізгі діннің мақсаты 
адамның аксиологиялық өлшемі ұждан-

мен тікелей қарым-қатынаста екенін ай-
тып тұр. Қазірде кейбір дін ұстанушылар 
қой терісін жамылған қасқырлар 
тәрізді діннің асыл қасиетінің қадірін 
кетіріп, дінге қызығушылық білдірген 
азаматтарға теріс бағдар көрсетуде. 
Қай дін де бір-біріне дұшпан болуды 
қаламаған, керісінше береке, бірлік, 
татулық, бейбітшілік, ауыз біршілікке 
шақырған. Демек негізгі дін адамның 
ішінде, ар-ожданында. Ал арға жат, 
ұжданға сынатпаған дін Шәкәрімнің 
көзқарасында дұрыстыққа бастамайды. 
Олай болса, ең бірінші кезекте дін мен 
дәстүрде ар-ождан басты орында бо-
луы керектігін естен шығармаған дұрыс. 
Біздің пайымдауымызша дін, ақыл, 
ар-ұждан қайшылықта болмауы тиіс. 
Бұлардың арасында қайшылық туында-
са демек, біреуінде мәселе бар деген 
сөз. Сондықтан мұндай қайшылықтарды 
шешуде ақылды төрешілікке қоя білген 
дұрыс. Олай болмаған жағдайда соқыр 
сенім жеңіске жетеді. Ал радикализм 
адамды қараңғылыққа, қатыгездікке 
сүйрейді.

Мұндай көзқарас жетегінде кетуші-
лер қазақ халқына ислам діні жаңа ғана 
келгендей, ғасырлар бойы қалыптасқан  
дәстүрді, ғұламалар жолын мансұқтап, 
қазақ руханиятының  күре тамырына бал-
та шабуға бағытталған арандатушылық 
әрекеттер салдарынан дәстүрлі құнды-
лықтар өз болмысынан ажырап, өзге 
ұлттың салты мен дүниетанымы орнық-
пақ. Бұл біздің ұлттық бояуымызды жой-
ып, халықтық болмысымызды жоғалтуға 
қызмет жасамақ.

«Дін ұғымының негізінде зорлық-
зомбылық болмауы керек; бұл хақ 
діннің ғайри хақ нанымдардан ажыраса-
тын айқын парқы. Дін дегеніміз негізінде 
иман, яғни сенім жататын рухани бай-
лық. Рухты зорлауға болмайды. Ислам 
дінінде зорлау жоқ. Ислам негізінде 
адамдардың өз еркімен, өз ықтиярымен 
сенуі, өз ирадасымен ғамалдарды іске 
асыруы қағидасы жатады. Дін дегеніміз 

Дін мен дәстүр сабақтастығы ұлт руханиятының тірегі



164     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

жүректің мәселесі, жүректің сенуі ұж-
данның қабылдауы» [9, 267 б.]. Дін тек 
сенім жүйесі ғана емес, ол – өмір сүрудің 
мәні, моральдық нормалары, қарым-
қатынас тәртібі мен әдебі, адал мен 
арамды, жаман мен жақсыны ажырату-
шы өлшем бірлігі, адамзаттың бақытты 
өмір сүруіне қажетті рухани қағидалар 
жүйесі. Яғни, тоқсан ауыз сөздің 
тобықтай түйіні, бір сөзбен айтқанда, дін 
– рухани құндылық, мәдениет феномені. 
Адамзат тарихынан дінсіз мәдениет 
табу қиын болғаны сияқты, мәдениетке 
қарсы дін табу да мүмкін емес. 

Дін мен дәстүр біріге отырып, 
қоғамның рухани бағытын айқындауда 
негізгі фактордың басында саналады. 
Діннің жартысын этика құндылықтары, 
жартысын сенім құрайтындықтан, тара-
зының бір бөлігінде сенім, бір бөлігінде 
рухани құндылықтар тұрғанын, иман 
таразысы тең болу үшін таразының екі 
басы бірдей болуы керектігін дәстүр 
дінсіз, дін дәстүрсіз өмір сүре ал-
майтынын естен шығармауымыз ке-
рек. Мұхаммед пайғамбар да араб 
қоғамының салт-дәстүрінен айырған 
жоқ. Тек адамшылыққа жат әдеттерін 
түзеп, адамзаттық құндылықтарға үндеді. 
Хадисте: «Арабтың ағжамнан (басқа 
ұлттардан) үстемдігі жоқ. Олардың 
артықшылығы тек тақуалығында» [10] –
дегеніндей ислам дінінде қандай да бір 
ұлттың, халықтың басымдылығы жоқ. 
Олай болса ислам мен араб дәстүрін 
шатастыруға болмайды. Әр халықтың 
өзіндік өмір сүру ерекшеліктері, тұрмыс 
салты бар екендігі, оған егер негізгі 
қағидаларына қайшы болмаса дін де 
құрметпен қарайтындығы ақиқат. 

Олай болса қазіргі қазақ қоғамында 
қалыптасып келе жатқан екі жақты 
ұшқары пікірлер мен көзқарастарды 
тоғыстыра білу міндеті тұр. Ол үшін ең 
әуелі ата-бабамыздан жалғасын тауып 
келе жатқан дініміз бен дәстүріміз жан-
жүрегіміздің шапағаты, көзіміздің нұры, 
жүрегіміздің сыры болатын қасиетті ру-

хани құндылықтарымызды тәрбиенің 
бір өзегі ретінде басты назарға алуымыз 
қажет. Бүгінгі дін саласындағы болып 
жатқан сыңаржақ көзқарастардың сал-
дары мен себептерін саналы ақылмен 
қабылдап, шетін діни ұстанымдар үшін 
дәстүрлі дініміз бен ата-баба руханиятын 
мансұқтамай, ақ пен қараны ажырата 
білу бір жағы болса, діннен безіп, құдайға 
тіл тигізіп, тіпті исламды тек арабтар-
мен байланыстыруға тырысып жүрген 
топтың ұстанымдарына да көз жұмып 
еріп кетуге болмайды. Олай болған 
жағдайда ғасырлар бойы жалғасқан ұлт 
руханиятын жоққа шығаруға тура келеді. 
Ал қазақ ойшылдарының ислам түсінігі, 
тарихта өзінің ізін қалдырған әулие 
бабалардың өмір жолына қарасақ ислам-
ды қалай түсінгендігімізді, өмірде қалай 
ұстанғандығымызды, рухани тұрғыдан 
қай деңгейде болғандығымызды бажай-
лау қиын емес. 

Ислам діні қазақ даласына таралған-
нан бастап, сан ғасырлар бойы халық-                                                                                                         
тың рухани-моральдық құндылықтар-
мен, мәдениетімен бірігіп, дін мен дәстүр 
бірлігі арақатынастарын жалғастырып 
келген. Өз болмысында ішкі кемелдік 
мәселесіне ерекше баса мән беретін 
ислам діні рухани құндылықтар мен 
адамгершілік ұстанымдарын жоғарғы 
орынға қойды. Сыртқы көріністен гөрі 
ішкі тазалыққа негізделгендігін парасат-
ты қазақ хакімдері мен ағартушылары 
нақты көрсетті.

Осы құндылықтарымызды бен 
дәстүрімізді мойындамау радикалды 
ағымдардан байқалып отыр. Осы ради-
калды ағымдардың қоғамдағы болып 
жатқан дүниетанымдық сыңаржақты 
көзқарастарының себеп-салдарын не-
ден туындап жатқанына көз жүгіртіп, 
қарастырып, талқылап, талдау жасап 
көрсек. Бүгінгі Қазақстан қоғамының 
рухани жаңару мен жаңғыруда дәстүрлі 
діни дүниетаным маңызды рөл атқарады.

Захай А., Тышхан К.



165https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Діни тұрақтылық және рухани 
даму мәселелері

Абай Құнанбайұлы он тоғызыншы 
қара сөзінде: «Адам ата-анадан туғанда 
есті болмайды: естіп, көріп, ұстап, татып 
ескерсе, дүниені жақсы, жаманды тани-
ды дағы, сондайдан білгені, көргені көп 
болған адам білімді болады. Естілердің 
айтқан сөздерін ескеріп жүрген кісі өзі 
де есті болады. Әрбір естелік жеке өзі 
іске жарамайды. Сол естілерден естіп, 
білген жақсы нәрселерді ескерсе, жаман 
дегеннен сақтанса, сонда іске жарайды, 
соны адам десе болады» [11, 82 б.].

Дін адам баласымен бірге пайда 
болған, бірге өмір сүрген және өмір 
сүреді. Тарихымызға қарайтын болсақ, 
дінсіз адам болғанымен дінсіз қоғам 
болмаған. Қай жерде қоғам болса, 
сол жерде белігілі бір нанымдар мен 
діндердің болуы заңды құбылыс. 

Адам баласы жаратылғаннан бас-
тап онымен бірге пайда болған мә-
селелердің бірі адамның бақыты 
мен болашағы мәселесі. Адамзат ба-
ласы өзінің болашағы мен бақыты 
үшін көптеген соғыстар жүргізіп, 
мәдениеттерді қалыптастырып, өрке-
ниттілік жолына қадам басқан, ғалым-
дар адамзаттың бақыты мен болашағы 
үшін томдаған кітаптар жазған. Алай-
да өркениет пен дамудан туындаған 
қажеттіліктер, адамзаттық мүдденің 
бір арнада тоғысуына кедергі келтіріп 
отырған. Қазіргі кезеңде көптеген 
материалдық қажеттіліктердің алдыңғы 
орынға шығуына байланысты рухани 
қажеттіліктерге қол жеткізу мәселесі 
барынша күрделене түскендей. Қазіргі 
қоғам да рухани дамуды қажет етеді. Оны 
өзінің мүмкіндігі мен ұстанымына қарай 
қалыптастыруға тырысады. Біздің еліміз 
үшін рухани даму және діни тұрақтылық 
жолында ең басты басымдық, төзімділік 
пен келісімге беріліп отыр. Олай бо-
латыны, қазіргі кезеңде адам құқығы 
мен бостандықтары ең жоғары орын-

да тұрғаны белгілі. Біздің еліміз де осы 
басымдықты назарға ала отырып өзінің 
діни ұстанымдарын айқындап отыр.

Н.Ә. Назарбаевтың «Болашаққа бағ-
дар: рухани жаңғыру» мақаласында:  
«Жаңғыру атаулы бұрынғыдай тарихи 
тәжірибе мен ұлттық дәстүрлерге шеке-
ден қарамуға тиіс. Керісінше, замана сы-
рынан сүрінбей өткен озық дәстүрлерді 
табысты жаңғырудың маңызды алғы-
шарттарына айналдыра білу қажет. 
Егер жағңыру ұлттық-рухани тамыры-
нан нәр ала алмаса, ол адасуға бастай-
ды» [12, 3 б.]. Рухани құндылықтарымыз 
әлсіреген, дін мен дәстүріміз адасқан 
халықтардың қатарынан болатын бол-
сақ, болашағымыз бұлыңғыр бол-
мақ. Рухани жаңғыру аясында ұлттық 
құндылықтарымыз, дүниетанымдық та-
нымымыз бен санамызды жаңартып, 
ескі идеологияның сарқыншақтарымен 
емес, болашаққа барар даңғыл жолы-
мыз болу керек. Ол үшін ақпараттық 
қоғамдағы ғаламтор желілеріне ке-
меңгер  ғұламаларымыздың және ғы-
лым жолындағы ғалымдарымыздың ең-
бектерінен сілтемелер келтіріп, жастарға 
дұрыс жолды сілтеу, саналарының 
басқа радикалды бағыттарға кетпеуі 
үшін ұрпақтарымыздың бойына ұлттық 
құндылықтарымыз бен дәстүрімізді 
дәріптеуді басты мақсатымыз етіп алуы-
мыз керек. 

Сонымен қатар, дәстүрді жаңғырту-
дың тағы бір тиімді жолы болашақ 
ұрпақтарымызға ұлттық тәрбие беру. 
Дін мен дәстүрдің барлық болмыстары 
адам баласын тәрбиелеуге негізделгенін 
байқаймыз. Өскелең ұрпақтарымыздың 
ұлттық-рухани тәрбиені бойларына да-
рытып өсіру маңызды мәселелердің бірі 
болмақ. Өмірдегі адами орынын табуда 
ең бірінші тәрбиеден басталмақ. Әл-
Фараби бабамыз: «Білімсіз адамгершілік 
молаймайды, білімсіз адам өзгенің абзал 
қасиеттерін тани алмайды. Жан дүниені 
тәрбиелемей үлкен жетістіктерге жету 
жоқ. Ғылым мен тәрбие ұштасса ғана 

Дін мен дәстүр сабақтастығы ұлт руханиятының тірегі



166     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

рухани сауаттылыққа жол ашылмақ. 
Мінез-құлқын түзей алмаған адамның 
ақиқат пен ғылымға қолы жетпейді 
деп ескертті» [13, 82 б.] десе, ғалым                    
М. Арын «Сәби шыр етіп дүниеге келген-
нен бастап, дара фәниден, дара бақиға 
аттанғанға дейін адам баласы, пайғамбар 
айтқандай, өмірдің тәрбиесінен өтеді. 
Өмірдің тәрбиесі деп отырғанымыз – 
дәстүрлер. Жақсы дәстүрлер көп рет-
те тәрбиелік ережелер түрінде қол-
данылады»[2, 138 б.] – деген қанатты 
сөздерінен тәрбие құндылықтың тіні, 
әрі алтын діңгегі екенін аңғару қиынға 
түспесі анық. 

Осы орайда тәрбие жайлы мұсыл-
ман ғалымдарының да пайымдаула-
рына тоқталып өтсек: Мауәрди: «Тәр-
бие тірек сияқты. Алла сол арқылы 
кемелдендіреді» [14, 7 б.], – деген 
анықтама айтса, ал Имам Ағзам Абу 
Ханифа «тәрбие тұлғаны тәрбиелейтін 
немесе бұзатын қасиетті білдіреді» [14, 
7 б.], – деген тұжырымға келген. Со-
нымен қатар құранды тәпсірлеуші 
ғалым Бәйзауи: «Тәрбие-қабілетті да-
мыта отырып, кемелдікке жеткізу» [14, 
7 б.], – деп түсіндірген. Құранымызда 
да тәрбие ана құрсағынан бастала-
тыны туралы көзқарастар бар. Яғни 
келтірген анықтамалардың қайсы 
біріне қарап отырсақ ұрпақтарымыз 
ең басты танымды адам болып ке-
мелдену үшін ана құрсағынан бастап, 
адал ақ сүтімен бойына сіңіріп өсетіні 
көрсетілген. Тұлға болу, ұлттық сананы 
қалыптастыру, дін мен дәстүрді түсіндіру 
ең әуелгі кезектен-ақ тәрбиемен берілу 
керек. Халық нақылы:«Жақсы заңың 
болғанша, жақсы дәстүрің болсын» 
[6, 8 б.] – деп айтқандай дәстүрдің 
қызметі халық үшін заңнан жоғары 
бола алатындығын жалғыз ауыз сөзбен 
түйіндеп кеткенін көреміз. Яғни дәстүр 
мен дінді ұрпақ тәрбиелеуде таптырмас 
құрал ретінде пайдалануымыз қажет. 
«Ұлттық тәрбиені дәстүр заңдарымен, 
дін қағидаларымен ұштастыра отырып, 

ғылыми тұрғыдан саналарына сіңіре 
алсақ рухани жаңғырудың жетістіктеріне 
бір қадам болса да жеткен болар 
едік. Рухани сана болмысында адам 
баласының өзгермейтін қыры болады. 
Ол адамгершілік қағидаттары ғасырлар 
өтсе де өзгермейді. Моральдық  құн-
дылықтары ескірмек емес. Осы ақ-
параттық технология заманында мо-
ральдық құндылықтарды алдыңғы 
орынға қойып бағалай білуіміз керек. 
2009 жылғы шілденің басында Астана 
қаласында Әлемдік және дәстүрлі діндер 
лидерлерінің ІІІ Съезінде «Дашичойлин» 
монастрінің басшысы, Дүниежүзілік 
буддистер федерациясының вице-
президенті Хамба Лама Чойжилжа-
вын Дамбажав: «Адамзат үшін рухани 
және моральдық жұтаңдықтан асқан 
қорқынышты апат жоқ, сондықтан да 
біз осыған барынша жіті көңіл аудару-
мыз керек» [15, 141 б.], – дейді. Адам-
зат үшін ең алдымен рухани және 
моральдық құндылықтарынан айырыл-
са, орны толмас апаттың бірі болатыны 
айтпасақ та түсінікті дүние. Материалдық 
құндылықтардың орны уақыт өте толар, 
бірақ рухани құндылықтарды толты-
ру көп уақытты қажет ететін құбылыс. 
Сол себепті болашақ ұрпақтарымыздың 
рухани рухы мықты, білімді де саналы 
ұрпақ тәрбиелеу біздің борышымыз, әрі 
міндетіміз деп білеміз.

Қорытынды

Қазақтың арғы-бергі тарихында дін 
мен дәстүрдің сабақтастығы ажыра-
май, тіпті біте-қайнасқандығы тарихи 
шындық. Себебі, тарихта дінсіз адам 
болғанымен, дінсіз қоғам болмағаны 
ақиқат. Ал әрбір халықтың дәстүрі 
оның тарихта ұстанған діндерінен ба-
стау алатындығын ескерсек, бұл екеуін 
бөліп қарастыру дұрыс болмасы хақ. 
Оның үстіне, өткенді жоққа шығару, 
болашаққа сенімсіздік болғандықтан, 
өткенді мансұқ ету, дәстүрге шабуыл 

Захай А., Тышхан К.



167https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

жасау ұлттың болмысына балта шабу 
болып табылады. Халқымыз ежел-
ден адамгершілік пен ізгілікті бойына 
сіңіріп, жақсылық пен бауырмалдық  
сезімін жоғары қойған. Ешкімнің ала 
жібін аттамау қағидаларын бала кезінен 
жадына сіңірген, ата-бабаның ұлық 
тәрбиесін ұрпағына аманаттап, салт-
дәстүрдің озық үлгісін ұстанған халық. 
Ұрпақ тәрбиесіне байланысты айтылған 
сөздері ырым-тиымдарға қарасақ, 
тек жақсылық пен ізгілікке тәрбиелеу 
үлгісі көрінеді. Терең адамгершілік, 
қасиетті иман, адамға тіпті жан иесіне, 
қоршаған ортаға қамқорлықпен қарау 
халықтың қағидаларынан бастау алып, 
ғасырлар бойы ұлтымыздың руха-
ни дүниетанымында жалғасып келді. 
Дініміз-діңгек, тіліміз-өзек, дәстүріміз-
тамыр. Осы үштіктің толық болуы білімді 
сана мен парасатты пайымда екені 
белгілі.

Әдебиеттер тізімі:

1 Назарбаев Н.Ә. Ұлт тұтастығы – біздің 
стратегиялық таңдауымыз // Қазақстан халқы 
Ассамблеясының ХҮ- ші сессиясында сөй-
леген сөзі. Егемен Қазақстан, 27 қазан 2009 ж. 

2 Сейіт Кенжеахметұлы. Қазақтың салт-
дәстүрлері мен әдет-ғұрыптары. 2-басылым. 
– Алматы: Атамұра, 2013. – 384 бет.

3 Dalai lama, Kindness, Clarity, and Insight 
(Ithaca, NY: Snow Lion Publications, 2006), p.58

4 Шәкәрім Құдайбердиев. Шығармалары: 
Өлеңдер, дастандар, қара сөздер. Құраст.                                                                                             
М. Жармұхамедов, С. Дәуітов, [А. Құдайбер-
диев.] – Алматы: Жазушы, 1988. – 560 бет, 
суретті, портр.

5 Ораз С. Тәпсір тұнығы (30-пара) / С. Ораз. 
– Алматы, 2014 – 208 б.

6  Дін мен дәстүр. – Алматы, 2013. – 192 
бет. Таха сүресі, 114 аят.

7 Дәстүрлі Ислам жауһарлары. Орта ға-
сырларда (Х-ХҮІ ғғ) жазылған діни еңбектер 
мен шығармалардан үзінділер жинағы. – 
Астана, «Таңбалы» баспасы, 2016. – 392 бет.

8 Модели исламского образования в 
постсекулярном обществе: евразийские и 
европейские тренды / Под общ.ред. А.Х. Би-
жанова. Монография. – Алматы: ИФПР КН 
МОН РК, 2017. – 432 с.

9 Бұлұтай М.Ж. Ата-баба діні? Түркілер 
неге мұсылман болды? – Алматы, Білім, 2000. 
– 504 бет.

10 be. El-Müsned, Müessesetu’-rialse, 1421-
2001,38/474/h. No:23489

11 Абай (Ибраһим) Құнанбаев. Қара 
сөздер. – Алматы: Алматыкітап баспасы, 
2020. – 224 б.

12 Нұрсұлтан Назарбаев. «Болашаққа 
бағдар: рухани жаңғыру». 12 сәуір 2017 жыл.

13 Ислам. Энциклопедиялық анықтама-
лық. – Алматы «Аруна Ltd.» ЖШС, 2010. – 592 б.

14 Тышхан К. Мораль және дін (оқу 
құралы). – Астана: Мастер По ЖШС, 2012. – 
225 б. 

15 Әлемдік және дәстүрлі діндер лидер-
лерінің 3 съезі. – Астана 2009.

Transliteration

1 Nazarbayev N.A. Ult tutastygy – bizdin 
strategiyalyk tandauymyz// Kazakhstan halky 
Assambleyasynyn XY-shi sessiyasynda soilegen 
sozi. Egemen Kazakhstan, 27 kazan 2009 zh.

2 Seyit Kenzheahmetuly . Khazakh salt das-
turleri men adet-guryptary. 2-basylym. – Al-
maty: Atamura, 2013 zh. – 384 bet.

3 Dalai lama, Kindness, Clarity, and Insight 
(Ithaca, NY: Snow Lion Publications, 2006), p.58.

4 Shakarim Kudayberdiev. Shygarmala-
ry: Olender, dastandar, khara sozder. Khurast. 
M.Zharmuhamedov, S.Dauitov, [A.Kudayberdi-
ev.]. – Almaty: Zhazushy, 1988. – 560 bet, suret-
ti,portr.

5 Oraz S. Tapsir tunygy (30-para). – Almaty, 
2014. – 208 bet.

6 Din men dastur. – Almaty, 2013-191 bet. 
Taha suresi, 114 ayat. 

7 Dasturli Islam zhauharlary. Orta gasyrlarda 
(Х-ХҮІ gg) zhazylgan dini enbekter men shygar-
malardan uzindiler zhinagy. – Astana, «Tanbaly» 
baspasy, 2016. – 392 bet.

8 Modeli islamskogo obrazovaniya v post-
sekulyarnom obshestve: evrazyiskie evropey-
skie trendy/Pod obsh.red. A.H.Bizhanova. mo-
nographyia. – Almaty:IPHPR KN MON RK, 2017. 
– 432 s. 

9 Bulutay M. Zh. Ata-baba dini? Turkiler 
nege musylman boldy?. – Almaty, Bilim, 2000. 
– 504 bet.

10 be. El-Müsned, Müessesetu’-rialse, 1421-
2001,38/474/h. No:23489

11 Abai (Ibrahim) Kunanbayev. Kara sozder. 
– Almaty: Almatykitap baspasy, 2020. – 224 b.

Дін мен дәстүр сабақтастығы ұлт руханиятының тірегі



168     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

12 Nursultan Nazarbayev. «Bolashakka  
bagdar: ruhani zhangyru». 12 sauir 2017 zhyl. 

13 Islam. Entsiklopediyalyk anyktamalyk. – 
Almaty: «Aruna Ltd.» ZHSHS, 2010. – 592 b.

14 Tyshkhan K. Moral zhane din (oku ku-
raly). – Astana: Master Po ZHSHS, 2012. – 225 b.

15 Alemdik zhane dasturli dinder liderleri-
nin ІІІ syezi. – Astana 2009.

Захай А., Тышхан К.

АВТОРЛАР ЖАЙЛЫ АҚПАРАТ

Арнагул Захай Мәдениеттану магистрі, философия кафедрасының докторанты,      
Л.Н. Гумилев атындағы Еуразия ұлттық университеті, Астана, 
Қазақстан, arnagul.zahay@mail.ru, 0000-0002-5927-4642

Кеншилик Тышхан Философия ғылымдарының кандидаты, доцент м. а., Л.Н.Гумилев 
атындағы Еуразия ұлттық университеті, Астана, Қазақстан, kenshe76@
mail.ru, 0000-0001-6349-4157

Арнагул Захай Магистр культурологии, докторант кафедры философии, Евразийский 
национальный университет им. Л. Н. Гумилева, Астана, Казахстан, 
arnagul.zahay@mail.ru, 0000-0002-5927-4642

Кеншилик Тышхан Кандидат философских наук, и. о. доцента, Евразийский 
национальный университет им. Л. Н. Гумилева, Астана, Казахстан, 
kenshe76@mail.ru, 0000-0001-6349-4157

Arnagul Zakhay Master of Cultural Studies, Doctoral student of the Department of Phi-
losophy, L. N. Gumilev Eurasian National University, Astana, Kazakhstan, 
arnagul.zahay@mail.ru, 0000-0002-5927-4642

Kenshilik Tyshkhan Candidate of Philosophical Sciences, Acting associate professor, Associate 
Professor of the Department of Religious Studies, L. N. Gumilev Eurasian 
National University, Astana, Kazakhstan, kenshe76@mail.ru, 0000-0001-
6349-4157



169https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Қазақстандағы хиджаб киетін әйелдердің жұмысқа орналасуы туралы зерттеу

Аңдатпа. Бұл мақала Қазақстандағы хиджаб киетін әйелдерінің жұмысқа тұру және 
қабылдану мәселесін қарастырады. Бұл зерттеудің мақсаты - хиджаб кию әйелдердің 
жұмысқа орналасуын және оның мәдениет пен діннің символы ретінде сыртқы келбеті ту-
ралы келіссөздерге қалай әсер ететінін талдау болып табылады. Қоғамдағы хиджабтың мәні 
мен қызметі туралы көптеген зерттеулердің бар болуына қарамастан, жұмыс орнында хид-
жаб киетін әйелдерді кемсіту туралы өте аз зерттеулерді табуға болады. Жұмыс орнында 
дінге байланысты кемсітудің әділетсіздік деген жалпы түсінікке қарамастан, көптеген хид-
жаб киген әйелдер сыртқы келбетіне байланысты Қазақстанда жұмыс табуда қиындықтарға 
тап болуы бұл тақырыптың маңыздылығын көрсетеді. Мақаланың бірінші бөлімі Гумманның 
жұмыспен қамтуға қатысты теориясын және Хеблдің тұжырымдамасын талқылайтын 
теориялық негізге арналады. Хиджаб киетін әйелдердің жұмыста және жұмысқа орнала-
су кезінде қандай кемсітушілікке тап болатыны талқыланады. Бұл теория хиджаб киген 
төрт қазақ әйелінің жағдайын қарастыратын сауалнамамен толықтырылады. Қорытынды 
бөлімінде Қазақстандағы хиджаб киетін әйелдердің жұмыс пен сенім арасындағы дилеммаға 
әкелетіні туралы қорытындыға байланысты тұжырымдама ұсынылады. 

Түйін сөздер: хиджаб киетін әйелдер, жұмыспен қамту, хиджаб, Қазақстан, кемсіту.

UDС 2-18:316.37                                    https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.15                                          

AN INVESTIGATIVE RESEARCH INTO THE EMPLOYABILITY 
OF HIJAB WEARING WOMEN IN KAZAKHSTAN

1 K. Kaldybay, 2 Zh. Nurmatov, 3 T.K. Abdrassilov

ABSTRACT
This article examines the employability of the hijab wearing 
women in Kazakhstan. The aim of this investigation is to analyze 
how hijab wearing and religious identity influence on women’s 
work prospects and the negotiation around her appearance as a 
symbol of culture and religion. Despite the plethora of research 
exploring the meanings and functions of hijab in society, very 
little research on discrimination towards hijabis in the workplace 
could be found. The importance of this topic is revealed by the 
fact that many Kazakh hijabis encounter difficulties finding a job 
in Kazakhstan owing to their appearance, despite the general 
understanding that work discrimination based on religion is un-
fair. The first section of the study is dedicated to the theoretical 
framework discussing the hijab and its relation to employment 
from relational demography theory of Ghumman and the con-
cept of Hebl in identifying what kind of discrimination hijabis 
encounter. This will be complemented by a survey that examines 
the case of four Kazakh hijab-wearing women. The final section 
will interpret the findings, concluding that religious attire puts 
hijab wearing women into a dilemma between work and faith 
in Kazakhstan.

Keywords: Muslim Women, Employment, Hijab, Kazakhstan, 
Discrimination

1, 2 Khoja Ahmet Yassawi 
International Kazakh-Turkish 
University, 
Turkistan, Kazakhstan

3 International University 
of Tourism and Hospitality, 
Turkestan, Kazakhstan

Corresponding Author: 
K.K. Kaldybay
kaldibaykaynar@list.ru

Reference to this article: 
Kaldybay K., 
Nurmatov Zh. 
An Investigative Research 
Into the Employability of 
Hijab Wearing Women in 
Kazakhstan // Adam alemi. – 
2022. – No. 3 (93). 
– Р. 169-176.



170     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Kaldybay K.K., Nurmatov Zh.Y.

Исследование трудоустройства женщин носящих хиджаб в Казахстане

Аннотация. В данной статье исследуется возможность трудоустройства женщин носящих 
хиджаб в Казахстане. Цель этого исследования — проанализировать, как ношение хиджаба и 
религиозная идентичность влияют на перспективы работы женщин и на обсуждение ее внеш-
ности как символа культуры и религии. Несмотря на множество исследований, посвященных 
значению и функциям хиджаба в обществе, можно найти очень мало исследований о дискри-
минации в отношении хиджаба на рабочем месте. О важности данной темы свидетельствует 
тот факт, что многие женщин носящих хиджаб сталкиваются с трудностями при поиске работы 
в Казахстане из-за внешности, несмотря на общее понимание того, что дискриминация в сфе-
ре труда по религиозному признаку несправедлива. Первый раздел статьи посвящен теорети-
ческой основе, обсуждающей хиджаб и его связь с занятостью, исходя из теории реляционной 
демографии Гумана и концепции Хебла в определении того, с какой дискриминацией стал-
киваются женщин носящие хиджаб. Это будет дополнено опросом, в котором будет рассмо-
трен случай четырех казахстанских женщин носящих хиджаб. В заключительном разделе будут 
интерпретированы результаты, сделан вывод о том, что религиозная одежда ставит женщин 
носящих хиджаб перед дилеммой между работой и верой в Казахстане. 

Ключевые слова: женщины носящих хиджаб, занятость, хиджаб, Казахстан, дискриминация.

1. Introduction

The hijab and other Islamic head cov-
erings are inextricably linked with the no-
tion of gender inequality and oppression 
towards hijabis by non-Muslims [1, p. 13]. 
The religiosity of women due to the resur-
gence of Islam in Kazakhstan after gaining 
independence in 1991 resulted in some 
women following practices of Islam such 
as wearing hijabs, which is a symbol of 
piety, decency, loyalty and righteousness 
[2, p. 210]. The term ‘hijab’, derived from 
the Arabic word hajaba, which means ‘to 
cover’, has polarised religious scholars and 
theologians alike on the requirement of 
the hijab for Muslim women. The word hi-
jab that are being talked about here is not 
a complete cover for women. While some 
scholars believe that the hijab is not nec-
essarily an integral part of Islam but just 
a cultural phenomenon, others claim that 
the hijab is a sign of oppression and vio-
lence that outlines the gender discrepan-
cies and detriments of Muslim women in a 
Western setting [3, p. 400]. Yet, according 
to Ghumman and Ryan [4, p. 675], the hi-
jab constitutes an essential part of the Is-
lamic dress code for women as suggested 
by the Quran. Although there are no re-
liable statistics with regards to how many 
women wear the headscarf in Kazakhstan, 
it is estimated that there has been a sig-

nificant rise in the hijab being worn on the 
streets, especially among young women. 
Women who wear a hijab often tend to be 
stigmatised owing to its association with 
Muslims – a community frequently aligned 
with negative assumptions, beliefs and 
opinions [5, p. 201]. Thus, understanding 
the impact of the hijab on employability 
in Kazakhstan is a complex phenomenon 
which requires comprehensive exploration, 
as there is a conspicuous rise of Islamisa-
tion among the Kazakh people. This study 
explores how hijab wearing and religious 
identity impact women’s work prospects 
and the negotiation around her appear-
ance as a symbol of culture and religion. 

2. Theoretical Framework

Relational demography theory, accord-
ing to Tsui and O’Reilly [6, p. 426], offers a 
valuable framework for comprehending the 
reasons for the existence of discrimination 
against hijabis in the workplace. The funda-
mental principle of relational demography 
is that the social or demographic overlap 
of a work group leads to favourable work 
results. Ibarra [7, p. 685] argues that indi-
viduals are drawn to people who are de-
mographically similar to them, and this 
leads to closer relationships. On the other 
hand, others are frequently removed from 
social networks, gaining less support from 



171https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

An Investigative Research Into the Employability of Hijab Wearing Women in Kazakhstan

their workgroups and encountering high-
er rates of tension with their colleagues [8,                                                                                        
p. 743]. For example, relational demog-
raphy research has provided substantial 
evidence for the idea that dissimilarity be-
tween persons and their workgroups result 
in less favourable working conditions, re-
vulsion, decreased interpersonal interaction 
and affinity, and perceived prejudice [9, p. 
241]. Several researchers have revealed that 
recruiter-applicant demographic connec-
tions are favourably linked to selection de-
cisions during the hiring process. Goldberg 
[10, p. 603] suggests that having similarities 
between the interviewer and the applicant 
such as appearance, commonalities, reli-
gious or ethnic identity seem to result in 
a job applicant being accepted more of-
ten. Candidates who have common back-
grounds with their recruiter or interviewer 
earn more satisfactory interview evaluations 
and consequently receive more job offers 
than others who are demographically dif-
ferent [11, p. 855]. It could therefore be as-
sumed that relational factors play a key role 
in why Kazakh Muslims may be discrimi-
nated against in the workplace. While the 
theory of relational demography forecasts 
prejudice against certain groups and the 
degree to which it could exist based on their 
ethnic or religious representation at work, 
it does not explicitly differentiate between 
the various types of discrimination that exist 
in the workplace. Therefore, to comprehend 
what types of discrimination are experi-
enced by hijabis during the hiring process, 
this article aims to utilise Hebl et al.’s [12, 
p. 820] conceptualisation of discrimination. 
There are two forms: 1) formal discrimina-
tion and 2) interpersonal discrimination. 
Adopting Hebl et al.’s theory with regards 
to the discrimination of Muslim women at 
workplace is helpful in order to understand 
the job discrimination experienced by hi-
jabis within the recruitment process. There 
are two forms of discrimination: formal 
and interpersonal. Formal discrimination is 
a kind of discrimination that entails overt 
expression of negative attitude toward the 
marginalised group; in other words, wom-

en who wear hijab are explicitly refused by 
the employer. Interpersonal discrimination 
is a subtle form of discrimination through 
non-verbal and in some circumstances ver-
bal activity in social relationships. Taking 
into account these types of discrimination 
within the context of Kazakhstan, the in-
terpersonal type of discrimination is tan-
gible or salient. Many employers dodge or 
evade questions pertaining to their refus-
al to recruit candidates who wear a hijab. 
The complex relationship between religion 
and gender discrimination in women’s job 
prospects occurring in Kazakhstan is com-
plicated and seems furtive, which suggests 
that the secular policy of Kazakhstan per se 
has negative influence toward the hijab and 
the veil by impacting on the mindset of the 
people. Experimental research carried out 
on the employment of hijabis and non-hija-
bis in Germany revealed prejudice or bias in 
the selection process of recruiting women in 
hijab [13, p. 192], revealing women wearing 
hijab were rejected more often than those 
who did not wear hijabs, again indicating 
job-related gender discrimination due to 
religious appearance, which raises the di-
lemma of bread or faith. Implicit types of 
discrimination have become more common 
despite the passage of anti-discrimination 
legislation and conventions [12, p. 822]. 

Explicit forms of discrimination could 
also be found in contemporary workplac-
es where personal and social or corporate 
racism occur [14, p. 58]. In other words, 
individuals consciously nurture deliberate, 
overt prejudice against a specific stigma-
tised community (Muslims) and their asso-
ciations or affiliations, and even instigate 
or trigger individuals to get involved in 
discriminatory actions towards the mem-
bers of the stigmatised group. This argu-
ment implies that some Kazakh people 
harbour not only latent prejudice against 
hijabis, but may also maintain overt ste-
reotypes toward women who wear hijab. 
Arab-looking Kazakh women have been 
considered as deviant from traditional Is-
lam and have been looked at suspiciously, 
as a threat. For example, a growing num-



172     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

ber of Kazakhstani mass media frequently 
raise public alarm about hijabs as a cul-
tural-religious symbol that is inconsistent 
with the standards and values of a demo-
cratic nation like Kazakhstan. 

Some people claim that the hijab is a 
choice, saying that it is not stipulated in the 
Quran or Sunnah. Thus, they say it is not a re-
quirement of Islam but rather a choice opted 
by certain women. Taking this interpretation 
as the justification for an anti-hijab argu-
ment, some Muslims believe that it is per-
missible for governments, school authorities, 
and so forth to forbid it from public places. 
Therefore, the first President of Kazakhstan, 
Nursultan Nazarbayev, asked the female 
residents of Kazakhstan not to wear hijabs, 
explaining that it is not a reflection of faith, 
but rather the cultural attire of Arabic people 
and the Bedouin community, implying that 
wearing a hijab is correlated with some sort 
of backwardness [15]. This was reinforced by 
the call of the Chief Imam (religious leader) 
or Mufti for Kazakhstani women to refrain 
from wearing hijab [15], suggesting that the 
code of conduct of Kazakh women and their 
decision about clothing should be dictated 
by the national politics of Kazakhstan. This 
means that although it is claimed that wear-
ing hijab is a choice, the policy applied by the 
Kazakhstani government implies coercion of 
Muslim women not to wear hijab, which is 
considered an obligatory Islamic religious 
practice [2, p. 220]. Women who wear hijab 
have been reported to encounter discrimina-
tion during the hiring process. For example, 
Kazakh hijabis were demanded to abandon 
wearing a headscarf and don their uniform 
so as to receive a job offer [16, p. 15]. Given 
the substantial amount of research and sup-
portive evidence demonstrating that many 
Kazakh employers have clear personal preju-
dice against Kazakh women who wear hijab, 
categorising them as a marginalised group 
of people, and implying that they are obliged 
to act in that way firstly because of the law 
forbidding the hijab in public places and the 
hijabophobia related to its daunting appear-
ance. It is hypothesised that Kazakh women 
who wear hijab are more likely to experience 

formal discrimination during the recruitment 
process because of the law banning the hi-
jab in any governmental workplace, such as 
universities, schools, and hospitals. This pol-
icy exempts private companies. Hijabis are 
considered to be a minority group within 
Kazakhstan, referring especially to the Sala-
fi Brotherhood Islamic sect. Kazakh women 
who wear hijab are considered to be mem-
bers of this Islamic sect, and thus people are 
frightened and feel uncomfortable working 
with them. With the increase of people asso-
ciated with this Islamic sect, wearing a hijab 
has become more prevalent in Kazakhstan. 
With regards to interpersonal discrimination, 
Ghumman and Ryan [4, p. 685], borrowing 
the theory of Hebl et al., state that employers 
are not required by law to make eye contact, 
bow or make encouraging motions, or to 
stand at a reasonable distance from the job 
candidate. Since such behaviours entail lee-
way, it might lead employers to indulge in in-
terpersonal discrimination by being less ami-
able, less interested, and more constrained 
in their interactions with stigmatised people, 
suggesting that indirect forms of discrimina-
tion (interpersonal prejudice) are more likely 
to occur than formal discrimination [14, p. 
57]. For example, qualitative research car-
ried out in Turkestan revealed that women 
wearing hijab are more likely to experience 
interpersonal discrimination during the hir-
ing process. For example, interviewee Gulzat 
mentioned that the attitude of the employ-
er towards her changed when she saw her 
wearing hijab, implying that this kind of hurt-
ful behaviour is damaging to self-esteem. 

The hijab is a stereotype that could im-
pact women’s employability and work per-
formance [17, p. 15]. For example, research 
conducted among Bahraini women who 
wear hijab found that they are considered 
to be less intelligent and more reserved 
than those who do not [18, p. 43], imply-
ing that hijabis often tend to be refused 
prestigious jobs despite their high quality 
knowledge and skills, due to their religious 
attire and appearance. However, McIntosh 
and Islam [19, p. 105] claim that by taking 
a positivist approach, women who wear 

Kaldybay K.K., Nurmatov Zh.Y.



173https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

hijab seem to open plenty of job opportu-
nities for women. This argument proposes 
that job-searching difficulties encourage 
hijabis to start their own businesses. For 
example, one woman who was interviewed 
in this study told of three consecutive years 
of failure to find a job in Turkestan, so she 
started her own home bakery business.     

3. Methodology

A qualitative case study will be utilised 
in order to examine the relation of religios-
ity and employability among women who 
wear hijab. This article will identify what type 
of discrimination Kazakh hijabis encounter 
during the hiring process and in the work-
place by exploring their experiences through 
the application of case study. The content 
analysis method, a research method for an-
alysing textual, verbal and visual interactions 
[20, p. 55], will be applied in order to analyse 
the topic. The primary source of data will be 
interviews with four hijab-wearing Kazakh 
women who have been searching for a job 
for four years. These women, who still wear 
hijab, were called and the purpose of the in-
terview was explained to them. For ethical 
reasons their real names were changed. As 
my wife also wears hijab and has a close rela-
tionship with hijabis, she asked them to take 
part in my research. They were asked ques-
tions about what kind of problems they had 
encountered during the hiring and interview 
process. These four women told their sto-
ries, which were recorded as data collection. 
The women were from different age groups 
and different levels of education. Two are 
now housewives and two are self-employed. 
Their ages are 23-30, and they graduated 
from Ahmed Yasawi University in Turkestan, 
Kazakhstan. All these women live in Turkes-
tan, and due to the outbreak of coronavirus, 
all were interviewed online by Skype. The 
interview took place on the 10th April, 2020.

4. Sample

Sholpan began covering her head when 
she was 14 years old. She says that wearing 

hijab in public places was a predicament at 
first, as everybody gazed at her suspiciously 
or strangely and she felt uncomfortable and 
alienated. After graduating university with 
the major of pedagogical education, she 
started searching for a job with her qualifi-
cation. However, she has not succeeded yet: 

Certainly, I was aware that the hijab would 
affect my career but I cannot abandon my re-
ligious obligation as it is a requirement of the 
Quran. When I applied for a job through on-
line services everything was fine, but when the 
Director of the school saw me the tone and at-
titude towards me changed instantly. She was 
shocked and proposed I take off my hijab as 
there is a law banning hijab in public spaces, 
and she told me that she could not offer me 
the job as hijab-wearing women cannot teach 
school pupils as it is against the law. Now I am 
baking cakes at home and sell them through 
Instagram on the internet.   

Gulzat, after graduating from university 
with a distinction in accountancy, she ap-
plied for many vacancies that were available:

When I applied for an accountant va-
cancy in a restaurant, after talking with 
the manager, she told me that she liked 
my qualifications and competency but she 
told me that there is one requirement for 
accepting me to the job: take off my reli-
gious attire and put on their uniform. When 
I replied that taking it off is impossible, she 
told me that she would consider and call 
me back. I instantly realised that I would 
get rejected again because of my religious 
clothing. I felt at that time worthless. I des-
perately needed a job to make ends meet.       

Aigerim has been wearing hijab for five 
years, since the first year of her study at 
university. She states that she started due 
to the influence of her classmate who had 
been wearing hijab and started practicing 
Islamic obligations.

I completed the tourism and management 
major with distinction. Now I am a hairdresser 
and cannot find a job within my field, despite 
the myriad of hotels in my city. The reason 
that I am rejected is my religious attire. The 
managers of the hotels where I applied for a 
job overtly told me that they would hire me 

An Investigative Research Into the Employability of Hijab Wearing Women in Kazakhstan



174     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

only on the condition that I take off my hi-
jab. But I refused their offer because I cannot 
abandon practising my religious duty, and al-
though I do not work within my field, I am 
spiritually pleased and happy. 

Aliya is 27 years old. She is married and 
has two children. She started practicing the 
religious duty after marriage. She complet-
ed the University with the major of Finance. 
While working as a sales assistant at a store, 
she points out that she felt sexually ha-
rassed as no one wanted to talk with her. 

While working in the store, I did not wear 
hijab and everything was fine. The interper-
sonal discrimination and sexual harassment 
started to happen to me when I started 
wearing the hijab. When I experienced dis-
crimination I complained to my Manager but 
she did not take any measures. Some of my 
co-workers recommended that I take off the 
hijab, but I refused to exchange my religious 
obligation for the sake of the job. So, after 
11 months of unbearable pressure and in-
terpersonal discrimination, I had to leave my 
job. Every time I apply for a vacancy that has 
been advertised, when they see me during 
the interview I am told that they will call me 
back. I know they will not call me, and I feel 
worthless. I knew that wearing hijab would 
be barrier to my career. I tried three times 
to apply for a job as a sales assistant but I 
was rejected due to my religious attire. Yet, I 
am now working as a sales assistant, selling 
phones and phone accessories in a chain re-
tail store whose owner is a religious person 
who prefers hiring hijabis to non hijabis.  

5. Findings

The findings of this research revealed 
that for these covered women, along with 
the struggle of sexual harassment, they find 
themselves marginalised with regards to job 
placement despite their high quality knowl-
edge and competency. They remain worried 
about public harassment and the fear that 
hijab-wearing women are misunderstood 
as a religiously dangerous group of people 
who deviate from traditional Islam. In other 
words, hijab-wearing women appear to be 

stigmatised, meaning that they tend to find 
themselves as ‘other’ due to their distinct 
religious appearance that make them seem 
‘other’ although they are Kazakh people. 
Relational demography theory, with regards 
to the acceptance of a job in Aliya’s story, 
revealed that when there are similarities in 
ethnicity or religious outlook, the probabili-
ty of a favourable interview between the re-
cruiter and applicant is more likely to yield 
favourable outcomes, confirming the validity 
of relational demography theory in terms of 
accepting a job applicant through kinship. 
When the employer and the applicant have 
a common background, the interview yields 
a favourable result for the applicant. For ex-
ample, Aliya could find a stable job as a sales 
assistant in a phone store whose owner is 
a religious person. The similarities between 
them enabled her to find a job, which again 
buttresses the theory of relational demog-
raphy as valid within the context of Kazakh-
stan. The findings of this preliminary and 
small research project found that all four 
women mentioned that they were overtly 
rejected, indicating that within the context 
of Kazakhstan, formal discrimination seems 
to occur more often than interpersonal dis-
crimination, which is in line with the theory 
of Hebl et al. [12, p. 819]. The case of Aliya 
demonstrates that she had encountered 
formal prejudice not only by the employer, 
but also by her co-workers, instigated by the 
employer – again confirming the theory of 
Hebl et al. [12, p. 820]. It can be assumed 
that the ban on wearing hijab in public spac-
es encourages formal discrimination to oc-
cur between employers and hijabi applicants 
during job interviews, as the employer can 
openly express that he/she will not accept an 
applicant, saying that hiring hijabis is against 
the law. Conversely, interpersonal discrimi-
nation seems to happen within the private 
sector, as hiring hijabis for a job depends 
only on the decision of the employer. If the 
employer is a religious person who under-
stands and has a close relationship with the 
religious community, it is more likely that the 
hijabi will be successful. Otherwise, most of 
the time they are rejected.   

Kaldybay K.K., Nurmatov Zh.Y.



175https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

6. Conclusion

The aim of this article was to investigate 
the impact of the hijab on the employability 
of Kazakh Muslim women, and identify what 
kind of discrimination they encounter in the 
workplace. Although research relevant to hi-
jab and its meaning in Kazakhstan has been 
conducted previously, there is relatively very 
little research on the hijab and its impact on 
employability. The current research, although 
a small preliminary study, prepared the foun-
dations for further research on hijab-wearing 
Kazakh women and their success in building 
their own business. This study contributed by 
adding new knowledge revealing the expe-
rience of hijabis in the workplace in Kazakh-
stan. The implications of the current research 
echo the need to combat the stereotypes 
of hijab in Kazakhstan. Stereotypes of doc-
ile, marginalised Muslim women go along 
with images of women and religious Islamic 
dress [21, p. 61]. Subsequently, women who 
are genuine Muslims can be expected to 
struggle with these assumptions should they 
want to pursue a career path. Muslim women 
wearing hijab can be pressured into choosing 
between job opportunities and religion. Such 
a decision might cause unnecessary psycho-
logical stress that can further impede their 
capacity to acquire a job and, consequently, 
reinforces the negative perceptions that still 
exist about women in Islam. Since the hijab 
continues to be a controversial topic, with 
several countries banning its usage in pub-
lic places, there is a necessity for further re-
search to investigate its effect in the social, 
political and economic realms. Research on 
hijab wearing can also be utilised to com-
mence discourse between Western and Is-
lamic cultures, and within Muslim societies as 
well, so that different viewpoints on the topic 
of hijab can be discussed and debated objec-
tively and openly.  

References

1 Al-Mahadin, S. The social semiotics of 
hijab: Negotiating the body politics of veiled 
women // Journal of Arab & Muslim Media Re-
search. – 2013. 6(1), pp. 3-18.

2 Mahmood, S. Feminist theory, embod-
iment, and the docile agent: Some reflections 
on the Egyptian Islamic revival // Cultural An-
thropology. –  2001. 16(2), pp. 202-236.

3 Read, G. J., & Bartkowski, P. J. To veil or 
not to veil? A case study of identity negotiation 
among Muslim women in Austin, Texas // Gen-
der and Society. – 2010. 14(3), pp. 395-417.

4 Ghumman, S., & Ryan, A-M. Not welcome 
here: Discrimination towards women who wear 
the Muslim headscarf // Human Relations. – 
2013. 66 (5). pp. 671-698.

5 Cesari, J. When Islam and Democracy 
Meet: Muslims in Europe and in the United 
States. New York: Palgrave. – 2004. P. – 284.

6 Tsui, A.S. & O’Reilly, C.A. Beyond simple 
demographic effects: The importance of re-
lational demography in superior-subordinate 
dyads // Academy of Management Journal. – 
1989. 32(2), pp. 402-423.

7 Ibarra, H. Race, opportunity and diversity 
of social circles in managerial managers’ net-
works // Academy of Management Journal. – 
1995. 38(3), pp. 673-703.

8 Jehn, K., Northcraft, G., & Neale, M. Why 
differences make a difference: A field study of 
diversity, conflict, and performance in work-
groups // Administrative Science Quarterly. – 
1999. 44(4), pp.741-763.

9 Avery, D.R., McKay, P.F. & Wilson, D.C. 
What are the odds? How demographic simi-
larity affects the prevalence of perceived em-
ployment discrimination // Journal of Applied 
Psychology. – 2008. 93(2), pp. 235-249.

10 Goldberg, C.B. Relational demography and 
similarity-attraction in interview assessments and 
subsequent offer decisions // Group and Organi-
zation Management. – 2005. 30(6), pp. 597-624.

11 Sacco, J.M., Scheu, C.R., Ryan, A.M., & 
Schmitt, N. An investigation of race and sex 
similarity effects in interviews: A multilevel ap-
proach to relational demography // Journal of 
Applied Psychology. – 2003. 88(5), pp. 852-865.

12 Hebl, M., Foster, J.M., Mannix, L.M, & 
Dovidio, J.F. Formal and interpersonal discrim-
ination: A field study examination of applicant 
bias // Personality and Social Psychological Bul-
letin. – 2002. 28(6), pp. 815-825.

13 Unkelbach, C., Goldenberg, L., Müller, 
N., Sobbe, G., & Spannaus, N. A shooter bias 
against people wearing Muslim headgear in 
Germany // International Review of Social Psy-
chology. – 2009. 22(3-4), pp. 181-201. 

14 Cortina, L.M. Unseen injustice: Incivili-
ty as modern discrimination in organizations 
// Academy of Management Review. – 2008. 
33(1), pp. 55-75.

15 Tengrinews. Wearing Arabic hijabs and 
sending our women back to the Middle Ages 

An Investigative Research Into the Employability of Hijab Wearing Women in Kazakhstan



176     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

is not our path: President Nazarbayev. Available 
at: https://en.tengrinews.kz/religion/Wearing-
Arabic-hijabs-and-sending-our-women-back-
to-the-14583/. 19.11.2012. 

16 Nadamova, G. What is veil for Kazakh-
stan? // International Journal of Humanities, 
Social Sciences, and Education (IJHSSE). – 2014. 
1(12), pp. 12-17.

17 Ghumman, S.S., & Jackson, L.A. The 
downside of religious attire: The Muslim head-
scarf and expectations of obtaining employ-
ment // Journal of Organizational Behavior. – 
2010. 31(1), pp. 4-23.

18 Mahfoodh, H. Hijab in the eyes of little 
Muslim women. Unpublished masteral thesis. 
Graduate College. – 2008. P. – 95

19 McIntosh, J.C., & Islam, S. Beyond the 
veil: The influence of Islam on female entre-
preneurship in a conservative Muslim context 
// International Management Review. – 2010. 6, 
pp. 103-109.

20 Cole, F.L. Content analysis: Process and 
application’. Clinical Nurse Specialist. – 1988. 
pp. 53-57.

21 Ruby, T.F. Listening to the voices of Hi-
jab // Women’s Studies International Forum. – 
2006. 29, pp. 54-66.

Kaldybay K.K., Nurmatov Zh.Y.

INFORMATION ABOUT AUTHORS

Kainar Kaldybay PhD, Associate Professor, Khoja Ahmet Yassawi Internation-
al Kazakh-Turkish University, Faculty of Social Sciences and 
Humanities, Turkistan, Kazakhstan, kaldibaykaynar@list.ru, 
https://orcid.org/0000-0001-5976-8258 

Zhakhangir Nurmatov PhD, Asst. Associate Professor, Khoja Ahmet Yassa-
wi International Kazakh-Turkish University, Faculty of 
Theology, Turkistan, Kazakhstan, zhakhangir82@gmail.
com, https://orcid.org/0000-0001-5083-0748  

Turganbay Abdrassilov PhD, Associate Professor, International University of 
Tourism and Hospitality, Turkestan, Kazakhstan
turganbay33@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-
2892-9028

Қайнар Қалдыбайұлы Қалдыбай PhD, доцент, Қожа Ахмет Ясауи атындағы 
Халықаралық қазақ-түрік университеті, Әлеуметтік 
және гуманитарлық ғылымдар факультеті, Түркістан, 
Қазақстан, kaldibaykaynar@list.ru, https://orcid.
org/0000-0001-5976-8258 

Жахангир Ешбайевич Нурматов PhD, доцент м.а., Қожа Ахмет Ясауи атындағы 
Халықаралық қазақ-түрік университеті, Теология 
факультеті, Түркістан, Қазақстан, zhakhangir82@gma-
il.com, https://orcid.org/0000-0001-5083-0748  

Турганбай Курманбаевич Абдрасилов PhD, доцент, Халықаралық туризм және меймандостық 
университеті, Түркістан, Қазақстан, turganbay33@mail.
ru, https://orcid.org/0000-0002-2892-9028

Қайнар Қалдыбайұлы Қалдыбай PhD, доцент, Международный казахско-турецкий 
университет имени Ходжи Ахмеда Ясави, Факультет 
социальных и гуманитарных наук, Туркестан, 
Казахстан, kaldibaykaynar@list.ru
https://orcid.org/0000-0001-5976-8258 

Жахангир Ешбайевич Нурматов PhD, и.о доцент, Международный казахско-турецкий 
университет имени Ходжи Ахмеда Ясави, факультет 
теологии, Туркестан, Казахстан, zhakhangir82@gmail.
com, https://orcid.org/0000-0001-5083-0748  

Турганбай Курманбаевич Абдрасилов PhD, доцент, Международный университет туризма 
и гостеприимства, Туркестан, Казахстан 
turganbay33@mail.ru, https://orcid.org/0000-0002-
2892-9028



177https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

ӘОЖ 297.17                                          https://doi.org/10.48010/2022.3/1999-5849.16                                           

МҰХАММЕД ИҚБАЛ ЖӘНЕ ИСЛАМДАҒЫ 
ЭПИСТЕМОЛОГИЯНЫ ҚАЙТА ҚҰРУ*

1 А. Тасболат, 2Н. Қалдыбеков, 3М. Жүзей

АҢДАТПА
Мақалада Мұхаммед Икбалдың (1877-1939) ислам эпи-
стемологиясын қайта құру жөніндегі зерттеулері талда-
нады. Мұхаммед Икбалдың «Исламдағы діни ойды қайта 
құру» кітабына сүйене отырып, ол үш тақырып аясын-
да қарастырылады: Құранның түсуі, пайғамбарлық және 
адамның нәпсі. Осы үш тақырып аясында оның гносео-
логиясын талдау Икбал философиясының мәнін ашып, 
қазіргі исламдық ой-пікірдің негізгі парадигмаларын тануға 
мүмкіндік береді. Икбалдың көзқарастары аясында жаңа 
дәуір философиясын көрсететін позитивистік ұстанымды сы-
нау да сөз болады.

Түйін сөздер: Иқбал, ислам эпистемологиясы, Ислам фило-
софиясы, модернизм, ислам, ислах, тәждид.

1, 3 Әл-Фараби атындағы 
Қазақ ұлттық университеті, 
Алматы, Қазақстан

2 ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, 
саясаттану және дінтану 
институты, 
Алматы, Қазақстан

Автор-корреспондент: 
Н.С. Қалдыбеков
nseylbek@gmail.com

Мақаланың сілтемесі: 
Тасболат А., 
Қалдыбеков Н.С., Жүзей М. 
Мұхаммед Иқбал және 
исламдағы эпистемоло-
гияны қайта құру // Адам 
әлемі. – 2022. – №3 (93). 
– Б. 177-185.

* Мақала № AP09252975 «Қазақстандағы дәстүр мен жаңашылдықтың діни қырлары: 
өткені, бүгіні мен болашағы» гранттық қаржыландыру жобасы аясында жазылды.

	 Мухаммад Икбал и реконструкция эпистемологии в исламе

Аннотация. В статье анализируются исследования Мухаммада Икбала (1877-1939) по 
реконструкции исламской эпистемологии. На основе книги Мухаммада Икбала «Реконструк-
ция религиозной мысли в исламе» она рассматривается в контексте трех тем: откровения 
Корана, пророчеств и человеческого эго. Анализ его эпистемологии в контексте этих трех 
тем раскрывает суть философии Икбала и позволяет распознать основные парадигмы со-
временной исламской мысли. В контексте взглядов Икбала также обсуждается критика по-
зитивистской позиции, отражающей философию эпохи модерна

Ключевые слова: Икбал, исламская эпистемология, исламская философия, модернизм, 
ислам, ислах, тадждид.

Muhammad İqbal and the Reconstruction of Epistemology in İslam

Abstract. The article analyzes Muhammad Iqbal’s (1877-1939) research into the reconstruction 
of Islamic epistemology. Based on Muhammad Iqbal’s book The Reconstruction of Religious 

An Investigative Research Into the Employability of Hijab Wearing Women in Kazakhstan



178     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Тасболат А.Ғ., Қалдыбеков Н.С., Жүзей М.

Thought in Islam, it is considered in the context of three themes: the revelation of the Qur’an, 
prophecy and the human ego. The analysis of his epistemology in the context of these three 
themes reveals the essence of Iqbal’s philosophy and allows us to recognize the main paradigms 
of modern Islamic thought. In the context of Iqbal’s views, criticism of the positivist position, which 
reflects the philosophy of the modern era, is also discussed.

Key words: Iqbal, Islamic Epistemology, Islamic Philosophy, Modernizm, Islam, Islah, Tajdid.

Кіріспе

Ислам әлеміне Батыста пайда болған 
модернизм құбылысы отарлық күш 
ретінде кіріп келгендіктен ХІХ ғасыр 
соңы мен ХХ ғасыр басында мұсылман 
қауымы арасында дәстүрлі түсініктер 
мен жаңашылдықтың қайшылыққа 
түсуін туғызды. Әрі ХХ ғасырдың ор-
тасына дейін Еуропада дағдарыс 
туғызған фашизм мен социализм секілді 
идеологиялардың келтірген залалы 
ислам елдеріндегі реформаторлық 
қозғалыстардың да саяси лозунгтарға 
ұласып кетуіне алып келді. Мысыр, 
Түркия (Осман империясы) мен Ре-
сей мұсылмандары (Еділ-Бұлғар мен 
Түркістан аймағы) арасында  кең 
етек алған ыслах, тәждид (жәдидизм) 
қозғалыстары секілді Үндістанда да 
реформаторлық әрекеттер қарқын алған 
еді. Білім беруді реформалау мен діни 
танымды реконструкциялауды көздейтін 
мұсылман интеллектуалдары қоғамды 
заман ағымына сай дамуға үндеді.  1939 
жылы дүниеден озған Мұхаммед Иқбал 
дәл осы кезеңнің бел ортасында өмір 
сүрген, саяси, ақындық қыры өз алды-
на, Ислам эпистемологиясын қайта құру, 
мұсылмандық ойлау жүйесін реформа-
лау үшін жаңа шарттарға сай методо-
логия қалыптастыру қажеттігін  сезінген 
ойшылдардың бірі. Оның Исламдағы 
діни ақыл-ойдың реконструкциясы 
(The Reconstruction of Religious Thought 
in İslam) еңбегінің атауының өзі осыны 
айғақтап тұр десек қателеспейміз. 

Мұхаммед Иқбал ХІХ ғасырдың 
екінші жартысында моғолдар билігі 
жойылғаннан кейін Үндістанда пай-
да болған ислам модернизмінің 
көрнекті өкілдерінің бірі әрі Пәкістан 

мемлекеті құрылуы жолында қызмет 
еткен саяси тұлға. Отарлық қамытын 
киген мұсылмандардың қалыптасқан 
жаңа тарихи жағдайға көзқарасы 
әркелкі болғаны белгілі. Ол кезеңде 
бір жағынан өткенді қызғыштай 
қорғайтын, жаңашылдықты исламға 
қайшы деп санайтын консерватор 
ғұламалар тобының бұқараға ықпалы 
зор болған болса, бір шетінен мұсылман 
қоғамының интеллектуалдық даму жо-
лын жаңа арнаға бұру қажет деген ой-
мен, ислам мен модернизмнің бір-біріне 
үйлесе алатынын көрсету үшін, жаңа 
тарихи дәуір ерекшеліктерін ақылға са-
лып пайымдауға әрекеттенген зиялы 
мұсылмандар шоғыры тарих сахнасы-
на шыққан еді. Ислам ақыл-ойының 
дамуында маңызды рөл атқарған осы 
бағыт мынадай қос мақсатты көздеген 
болатын: біріншіден, қоғамның ілгері 
басуына кедергі келтіретін діни догма-
ларды деконструкциялау; екіншіден, 
заманауи рационалистік дискурс пен 
ғылыми таным негізінде, алайда исламға 
қайшы келмейтін жолмен көз көріп 
тұрған шындыққа қатысты жаңа түсінік 
қалыптастыру [Kamal, 2017: 511].       

Ислам модернизмі деген атпен 
белгілі бұл ағым  Үндістанда мынадай 
ойшылдардың есімдерімен байланысты 
көрініс тапты: Саид Ахмад Хан (1817–
1898), Жамал әд-Дин әл-Ауғани (1839–
1897), Чираг Әли (1844–1895), Шибли 
Нумани (1857–1914), Мәулана Хали 
(1837–1924), Амир Әли (1849–1928), 
Мұхаммед Иқбал (1876–1938) және тағы 
басқалары.

Мұхаммед Иқбалға дейінгі Үндістан 
модернистері, атап айтқанда, 1875 
жылы Мұсылман ағылшын-шығыс кол-
леджін (Muhammadan Anglo-Oriental 



179https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Мұхаммед Иқбал және исламдағы эпистемологияны қайта құру

College) құрған Саид Ахмад Хан маңына 
топтасқан интеллектуалдар бол-
ды. Кейін, 1921 жылы, бұл оқу орда-
сы Алигарх мұсылман университетіне 
(Muslim Aligarh University) айналды 
[Khan, 1966: 743]. Олар ақыл мен иман, 
ғылым мен дін арасын үйлестіруге, 
білім беру жүйесін реформалауға 
және ғылыми детерменизм аясында 
табиғат заңдылықтарын түсіндіруге, сол 
арқылы фатализмнен, яғни тағдыршыл 
түсініктен халықты арылтуға тырысты. 
Ол үшін аталған ойшылдар тарих ішінде 
қалыптасқан исламдағы ойлау дәстүрін 
реконструкиялауға күш салған еді. 

 Мұхаммед Иқбалға дейінгі модер-
нистер исламның түпкі мәні санала-
тын Құраннан өзгермейтін және өтпелі 
өсиеттерді бөліп алып, өзгермейтін 
қағидаларға Құдайдың бірлігі, сипаттары 
мен пайғамбарлық, уахи т.с.с нәрселерді 
жатқызды. Ал өтпелі өсиеттерге VII ғасыр 
араб қоғамына тән әлеуметтік жағдайы-
на байланысты әмірлер мен әдет-ғұ-
рыптарды жатқызды. Олар бұл үкімдік 
аяттарды сол уақыт пен қоғам үшін ғана 
өзекті деп есептеді [Khan, 1892: 4]. Сол 
үшін дәстүрлі ислам эпистемологиясын-
да насс ретінде Құран аянымен (уахи) 
қатар қойылатын хадистерге қатысты 
«суық» ұстанымда болды. Яғни хадистер 
мен пайғамбар сүннетінің аутенттілігін 
негіздеу мүмкін емес деп есептеді.

Иқбал Реконструкция еңбегінде 
Құран аянын түсіну үшін эмпирикалық 
перспективаны қолданды. Құрандағы 
ақыл мен сезімге ықпал ететін аяттардың 
мәнін бақылау, тәжірибеден өткізу 
секілді эмпирикалық негізге, индуктив 
тәсілге апарып орнықтырды. Иқбалдың 
эпистемасын түсіну үшін оны Құран ая-
нына қатысты, пайғамбарлық туралы 
және адам эгосы жайлы ойларымен 
тұтастықта қарастыру қажет. Сонда ғана 
оның заманға сай ислам ақыл-ойын 
қалай қалыптастыруға болады деген 
ізденісінің жалпы құрылымын түсінуге 
мүмкіндік аламыз.   

Әдістеме

Зерттеу мақаламызда қазіргі Ис-
лам ойшылдарының белді өкілі ретінде 
Мұхаммед Иқбалдың Ислам модер-
низміне қосқан үлесі және оның ойла-
рын осы бағыттағы әртүрлі мектептер-
мен салыстыру арқылы салыстыру әдісін 
қолдандық. 

Негізгі бөлім
Құранның эмпирикалық 

перспективасы

Иқбал исламдағы ақыл-ойдың, яғни 
эпистемологияның реконструкциясын 
қолға алмастан бұрын діни тәжірибе не-
месе тебіреністің (expirence) табиғатын 
талдайды. Оның ұстанымы бойынша, дін 
адам өмірінде маңызды һәм орнықты 
орын иеленгендіктен, діни сенімнің 
табиғатын діни философия әр жаңа 
дәуірде қалыптасқан ойлау дағдысының 
өзгерістеріне сәйкес қайта ой елегінен 
өткізіп отыруы тиіс. Сәйкесінше, «ішкі 
тәжірибенің айрықша типі саналатын» 
діни сенім мен тәжірибе модерн кезеңнің 
заңдылықтарына сәйкес «діни білімді 
ғылыми формада тұтыну» сұранысына 
жауап беруі қажет.  Иқбал сенімді білім 
көзі деп сезімдік қабылдау жолымен 
көз жеткізілген ақиқатты ғана айтамыз 
дейтін позитивистік ұстанымды мой-
ындамайды, бірақ құрандағы ақыл мен 
сенімге бірдей үндеу жасайтын аяттарды, 
атап айтқанда, күн мен түннің ауысуы, 
бал арасы, түйенің жаратылысы сын-
ды жекелеген құбылыстарды бақылау 
арқылы ой қорытып жалпылыққа (кул-
ли) қарай өтуге (сенімге) шақыратын 
жолдарды индуктив ақылдың белсенді 
хәлі етіп көрсетеді. Яғни құрандағы 
ақыл пассив ақыл емес, үнемі әлем мен 
әлемдегі адамның орнын жекелеген 
(жузи) құбылыстардан тұтастыққа қарай 
өту жолымен, Құдайдың шеберлігін 
тануға ұмтылдыра отырып, діни сенім 
мен тәжірибеге ұластыратын белсенді 



180     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

ақыл ретінде көрініс береді. Иқбал 
Құран мақсат еткен ақылдың бұл түрін 
индуктив ақыл ретінде анықтаған. 
Осылайша діни тәжірибе мен сенімге 
ұластыратын ақыл өз алдына жеке-да-
ра эпистемологиялық құрылым емес, 
керісінше сыртқы һәм ішкі сезімдік 
қабылдау, бақылау түрлерімен белсенді 
әрекеттесе отырып жұмыс істейтін 
саналық әрекеттің өзегін құрайды. Иқбал 
бұл жерде бір шетінен, позитивизмнің 
діни тәжірибеге қатысты сынын жаса-
са, бір шетінен позитивистік тәсілдің 
компонеттері мен терминологиялық 
аппаратын діни сенім табиғатында ин-
дуктив ақылдың қалай жұмыс істейтінін 
көрсетуге қолдану арқылы пайдалана-
ды. Эмпиризм мен позитивизм фило-
софиясын терең меңгерген Иқбалдың 
индуктив ақыл аясында діни сенімнің 
қызметін түсіндіруі өте сәтті шыққан 
әрі оның эпистемологиясын барын-
ша кемелдендіре түскен дегіміз келеді. 
Табиғат заңдылықтарын ашу индуктив 
тәсіл арқылы қалай ғылыми танымға 
қызмет етсе, дәл солай діни тәжірибе 
мен сенімге де ықпал ете алады деп 
түйеді. Осылайша, Иқбал Реконструк-
ция еңбегінде құранның эмпирикалық 
перспективасын ашу арқылы физикалық 
әлемнен метафизикалық ақиқатқа қалай 
өтуге болатынын дәлелдеуге тырысады. 

Иқбал құранның эмпирикалық пер-
спективасын мұсылмандар грек ақыл-
ойының ықпалымен уыстан шығарып 
алды дегенді алға тартады. Оның ойын-
ша, құранның эмпирикалық перспек-
тивасы дегеніміз – құранның табиғатты 
Құдайдың белгілеренің қоймасы ретінде 
таныстыруы. Әрі бұл адамзат ойлау 
жүйесінде үнемі жалғасып келе жатқан 
бақылау түрі. Грек философиялық 
дәстүріне қарағанда құран идеядан гөрі 
іске, теориядан гөрі фактіге, жорамал-
дан гөрі нақтылыққа бейіл. Иқбал мұны 
Реконструкцияда былайша түсіндіреді:

«Қарапайым арадан құдайлық ша-
бытты көретін және оқушыны әрдайым 

желдің өзгеріп тұратынына, күн мен 
түннің алмасуына, жұлдызды аспанға 
және планеталардың шексіз кеңістікте 
жүзіп жүргеніне назар салдыратын 
құран рухынан басқаша кейіпте қалай 
ойлануға болады?! ... «Есту» мен «көруді» 
Құдайдың ең бағалы сыйы деп санай-
тын, оларды осы дүниедегі істері үшін 
жауапты деп жариялайтын Құраннан 
басқаша кейіпте қалай ой қорытамыз?! 
Ерте кезеңдегі құранның мұсылман 
оқырмандарының классикалық фило-
софияның спекуляцияға толы ақыл-
ойының ықпалымен уыстан шығарып 
алған дүниесі, міне осы. Олар құранды 
грек ақыл-ойының сәулесімен оқыды. 
Оларға құран мәні жағынан анти-
классикалық (классикалық грек фило-
софиясына қарама-қайшы) екенін ұғу 
үшін екі жүз жылдан артық уақыт ке-
рек болды және осы түсініктің нәтижесі 
интеллектуалдық төңкеріске алып 
келді, оның маңызын тіпті әлі күнге 
толық ұқпадық. Ішінара осы төңкерістің 
арқасында, бір шетінен, жеке ізденісінің 
салдарымен Ғазали дінді философиялық 
скептецизмге – дін үшін айтарлықтай 
қауіпті және құран рухы бойынша өзін 
ақтамаған негізге апарып тіреді» [Iqbal, 
2013: 3]. 

Бұл үзіндіде Иқбал өзара бай-
ланысты үш түрлі байлам жасайды: 
біріншіден, құран танымының рухы 
грек ақыл-ойының рухына түбегейлі 
қайшы; екіншіден, ерте ғасырлардағы 
мұсылмандар құран ақыл-ойы грек-
тердікіне қарама-қарсы екенін кешігіп 
түсінді; үшіншіден, Ғазали құран мен 
грек ақыл-ойының арасындағы айыр-
машылықты мойындағанымен, бұл 
айырмашылықты дұрыс түсіндіріп 
бере алмады, осының нәтижесінде дін 
құбылмалы негізге табан тіреді. 

Пайғамбарлық миссия

Иқбалдың пайғамбарлық туралы ой-
лары да индуктив ақыл тұжырымымен 

Тасболат А.Ғ., Қалдыбеков Н.С., Жүзей М.



181https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

тығыз байланыста өрбиді. Иқбалдың 
эпистемологиясын танытатын маңызды 
тақырып болғандықтан, мұны да тал-
қыға салған жөн. Жалпы Иқбал өмір 
сүрген уақытта Үндістандағы көпшілік 
мұсылман отарлықтың жеңіліс азабын 
басу үшін адамзатты құтқару идеясына 
ден қойған қозғалыстар мен сопылық 
тариқаттардан пана табуға бейіл болған 
еді. Мессия яғни, исламдық терми-
нологияда, әсіресе шиға арасында 
көбірек айтылатын Мәһдиді күту идея-
сы қоғамда кең тараған болатын. Иқбал 
құранның эмпирикалық перспектива-
сын танытатын индуктив ақылдың пай-
да болуы – ешқандай да құтқарушыға 
мұқтаждық көрмей, сау ақылмен дүниені 
танып, практикалық мәселелерді 
шешіп кете беретін мұсылман типінің 
қалыптасқанын білдіреді. Мұхаммед 
пайғамбар осылайша үмметін индук-
тив ақыл иесі сатысына көтеріп кетті, 
енді құтқарушыны күту – зарыққан, 
торыққан, өз ақылына сенімсіз халықтың 
қараңғылық құрсауында қалуы болмақ. 
Пайғамбарлықтың кемелдікпен аяқта-
луы индуктив ақыл дәуірін ашып бе-
румен мәдени маңызға ие болады, ал 
психологиялық тұрғыдан алғанда Месси-
яны немесе Параклитті әрдайым күтудің 
мәңгілік магиясынан сананы айықтарды, 
адамдар осы күту ұстанымына байланы-
сты тарихты қате түсінуге бейіл болып 
тұрады дейді. Былайша айтқанда ин-
дуктив ақыл арқылы адамзат өмірін өз 
қолына алатын деңгейге жетеді:

«Исламның пайда болуы индуктив 
ақылдың пайда болуы деген сөз. Ис-
ламда пайғамбарлық (нубууат) мұха-
табтарын (тыңдаушыларын) индуктив 
ақылға жеткізу арқылы өзінің миссия-
сын аяқтайды. ...толық өзін-өзі тануға 
қол жеткізу үшін адам өзінің қайнар 
көзіне қарай кері оралуы (бастауына 
қайтып оралуы) қажет. Исламда шіркеу 
әкейлері (абыздар) секілді құрылым 
мен мұрагерлік патшалықты жоққа 
шығарудың болуы, құранның ақыл 

мен тәжірибеге ұдайы жүгініп отыруы 
және оның табиғат пен тарихқа адам 
білімінің қайнар көздерінің бірі ретінде 
басымдық беруі  – дәл осы кемелдігінің 
түрлі қырларын танытады» [Iqbal, 2013: 
101].

Адамзаттың құтқарылу азабын 
табиғаттан жоғары таңғажайып қабі-
летке ие индивидке артып қою – 
тағдырын өз қолына алудан қашуды 
және психологиялық ауытқуды білдіреді. 
Иқбал Ибн Халдунды мессиандық не-
месе құтқарылу теорияларын түп-
тамырымен талқандағаны үшін мақ-
тайды. Әрі пайғамбарлық миссияны 
индуктив ақыл табиғатын халыққа ашып 
көрсету арқылы іске асатын, кемеліне 
жететін процесс ретінде айқындайды. 
Мұның барлығын құран аянымен, яғни 
уахимен іске асқан деп көрсетеді. 

Саналы эго – Иқбал 
эпистемологиясының біртұтас 

негізі

Иқбал бұған дейін айтып өткеніміз-
дей, грек философиялық дәстүрін ис-
лам ақыл-ойына қарама-қарсы қояды. 
Әсіресе адам эгосын түсіндіргенде мұны 
жан-жақты ашып көрсетеді. Жан мен тән, 
рух пен нәпсі секілді адам болмысын екіге 
бөліп, бір-біріне қарама-қарсы динами-
када түсіндіретін мистикалық-бинарлы 
құрылымды қабыл етпейді. Мұхаммед 
Иқбал адамның саналы эгосы жан мен 
тәннің біртұтас күйінде көрініс береді 
дейді. Ол Құрандағы нафс сөзін адам 
Менінің, яғни саналы эгоның эквивален-
ті ретінде қолданады. Сопылық һәм 
мистикалық дәстүрде нафс, яғни нәпсі 
сөзі адамның тек тәни қажеттіліктерін 
сипаттайтын ұғымға трансформаци-
яланып кеткенін байқаймыз. Зугмунд 
Фройдтың еңбектерімен де кеңінен та-
ныс Иқбал, нафс сөзін саналы эгоның, 
яғни адам Менінің баламасы ретінде 
қолданып, құрандағы төл мазмұнын 
ашуға тырысады. Сол арқылы ақыл, 

Мұхаммед Иқбал және исламдағы эпистемологияны қайта құру



182     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

сыртқы (хауас=бес сезім) және ішкі 
(жүрек) сезім арқылы сезілетін діни 
тәжірибе мен ғашықтық (‘ишқ) секілді 
танымдық қабаттардың орталық негізі 
болып тұрған нафстың функционалдық 
табиғатын ашып көрсетеді. Иқбалда 
нафс, яғни саналы эго біртұтас, дуа-
лизм мен қарама-қайшылықтан ада. 
Жауапкершілік пен махаббат, таңырқау 
мен мойынұсыну, діни тәжірибе мен 
сенім, ойлану мен бақылау барлығы осы 
саналы эгоның бойында іске асатын ин-
дуктив ақылдың қызмет ету аспектілерін 
танытады. Құран аяны саналатын уахи 
осы индуктив ақылды белсенді болуға 
шақыратын үндеу немесе Құдайдың 
ерекше мейірімі (‘инайат). Иқбалдың 
айтуынша, «мұсылман ойлау жүйесі 
тарихында сананың бірлігі (эгоның 
тұтастығы) мәселесіне ешқашан назар 
аударылған емес... Бұл эго өзін саналық 
күйдің бірлігі ретінде танытады» [Iqbal, 
2013: 79]. Оның пікірінше, эгоның ішкі 
тәжірибесі әрдайым белсенді жұмыс 
істеп тұрады [Iqbal, 2013: 82].

Иқбал адам болмысы яғни эго-
ны табиғат және тарих секілді адам-
ды қоршаған әлеммен, қоғаммен  ди-
намикалық қатынастағы болмыс ретінде 
әлеуметтік-психологиялық тұрғыдан да 
тиянақты түрде түсіндірген:

«Біз эгоны қабылдау, бағалау мен 
қалау еркі секілді әрекеттері арқылы 
бағалаймыз. Эгоның тіршілігі – эгоның 
қоршаған ортаға, қоршаған ортаның 
эгоға кірігуімен шарттанған қысымның 
(қарым-қатынастың) бір түрі. Эго осы 
өзара кірігу процесінен тысқары қала 
алмайды. Ол онда бағыттаушы энер-
гия ретінде тіршілік етіп, осы ретте 
жинақтаған тәжірибесінің арқасында 
қалыптасады, тәрбиеленеді» [Iqbal, 2013: 
82]. 

Байқағанымыздай эго, яғни нафс 
Иқбалдың діни философиясында дене 
(тән), ақыл мен жүректі қамтитын 
құрамдас термин. Ол сипаттардың 
жиынтығы, оны адам болмысының бір 

ғана қырымен шатастыруға болмай-
ды. Контекстке орай Иқбал оны кей-
де «жан» деп те қолданған. Бұл эго 
бойындағы ақыл қуатын индуктив ақыл 
деңгейіне шығара алмаса қоршаған 
ортаның қысымымен дами алмай 
қалуы, әлеуметтік мұқтаждықтардың 
тұтқынына айналуы мүмкін. Сенім 
мен діни тәжірибеге қалай қызмет 
етсе, материалдық қажеттіктерге қол 
жеткізуде де сондай қызмет ететін 
ақылдың индуктив тәсілде жұмыс істеуі 
эгоның болмысын танытады. Мұны мо-
дерн дәуір ғылыми танымына сай Иқбал 
жүйелі түсіндіріп берген дей аламыз. 
Себебі индуктив тәсілді эмпирикалық 
перспективаның негізі етіп алған позити-
визм ортағасыр діни философиясына тән 
логика заңдылықтарын философиялық 
ойлау жүйесінен шығарып тастаған бо-
латын. Позитивистік ұстаным бойынша, 
әлемнің метафизикалық құрылымын 
логика ілімі арқылы түсіндіретін діни 
философия нақтылықтан жұрдай, аб-
стракцияға құрылған дүние ретінде 
бағаланатын. Иқбалдың ескі сүрлеуден 
кетіп, эмпирикалық перспективаны 
діни тәжірибе мен діни философияны 
түсіндіру үшін қодануы осыған байланы-
сты деп топшылауға болады. 

Иқбал мұсылман қоғамын та-
мыры тереңге кеткен тоқырау мен 
дағдарыстан, отаршылдықтан құтқару 
арқылы оларға болмысынан берілген 
еркіндігін қайтарып беру жолын-
да күресіп өтті. Мейлінше ыдырап, 
өзін жоғалтуға шақ қалған мұсылман 
қоғамын Батыс империализміне қарсы 
тұрып, өзін еркін, үстем сезініп, өндірісі 
дамыған, экономикасы орнықты, руха-
нияты терең қоғам боп қалыптасуына 
мүдделі болды. Оның пайымынша 
мұндай қоғамды тек таза бастауға яғни, 
Құранға қайту арқылы әрі өзін тұсап 
тұрған материалдық игіліктерден жүректі 
босатып, еркіндікке қол жеткізу арқылы 
ғана құруға болады. Иқбал прогрессивті 
мұсылман қоғамын құру үшін мынадай 

Тасболат А.Ғ., Қалдыбеков Н.С., Жүзей М.



183https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

бірқатар тетіктердің жүзеге асуын шарт 
деп есептейді:

1. Таухид принципі. Құдайдың бірлігін 
білдіретін әрі монотеистік сенімнің өзегі 
саналатын бұл ұғымды Иқбал қоғам 
құрудың негіздерінің біріне жатқызады. 
Оның айтуынша «Құдай дара, теңі мен 
ұқсасы жоқ. Оның антонимі «көптік» 
емес, «ширк». Алла Өзі жаратқан барлық 
жаратылыстарын әрдайым бақылау 
үстінде ұстайды» (Ikbal 2011: 24, 37) сол 
себепті Алланың бірлігі мен қалауы са-
налатын таухид өмірдің барлық саласын-
да басты назарға алынуы тиіс (Ikbal 1958: 
12). Бұл принцип қоғамды ұйыстырып, 
оның бірлігін қамтамасыз етеді. 
Қоғамдағы теңдік пен әділдіктің және 
еркіндіктің негізі саналатын аталмыш 
принципті қоғамның рухы мен тәні деу-
ге болады. Алланың бірлігі адамдардың 
бірлігі түрінде қоғамда шағылысады, сол 
арқылы қоғам түске, нәсілге, жынысқа 
бөлінбестен, тұтастыққа қол жеткізеді. 
Сол себепті таухид принципі ұлттық 
тұтастықтың болсын, мұсылман бірлігінің 
болсын, тіпті адамзаттық бірліктің те түп 
негізі. (Ikbal 2017: 436) 

2. Теңдік принципі. Бұл ұстаным бір 
жерде өмір сүру мен ұйымдасқан қоғам 
болудың кепілі. Иқбал құрғысы келген 
қоғамның негізі барша мұсылмандардың 
өзара теңдігі принципіне сүйенеді. [Ikbal 
2017: 58]. Оның айтуынша Алланың 
алдындағы үстемдік тек тақуалық пен 
амалда, оның тысында адам адам-
нан артық бола алмайтындықтан, 
мұсылман қоғамында әрбір адам өзара 
тең және бірдей құқықтарға ие. Бұл 
жүйеде адамдар құлға құл болудан 
құтқарылғандықтан, шын мәніндегі 
еркіндікке қол жеткізеді (Ikbal 2008: 79). 

3. Сенімдегі бірлік принципі: 
Иқбалдың құрғысы келген қоғамы тіл 
мен нәсіл бірлігіне емес, әртүрлі тілде 
сөйлейтін әртүрлі нәсіл өкілдерінің бір 
сенімді ұстануы арқылы жүзеге асады. 
Оның айтуынша діни сенім – адамның 
таңдауы, ерік-қалаудың ісі. Себебі, 

әрбір адамның қандай дінге сенуді, қай 
қоғамда өмір сүруді таңдау еркіндігі 
бар. Алайда тегі мен ұлтын, нәсілі мен 
жынысын таңдау еркіндігі жоқ. Осы 
сантүрлі факторды бір шатырдың астын-
да біріктіретін дін Ислам деп есептейді 
Иқбал. Бұл принцип қоғамдағы әртүрлі 
тап айырмашылықтарын жояды [Ikbal 
2017: 58, 163-164]. 

4. Ұлттық идеология принципі: 
Иқбалдың пайымынша әртүрлі этника-
лық топтар мен ұлттар ортақ ұлттық иде-
ология арқылы қоғам құра алады. Бұл 
жерде қоғамды іштей тұтастырып ұстап 
тұратын дүние адамдардың бір пікірде, 
бір мақсатта болуы [Ikbal 2010: 131].

Қорытынды

Иқбалдың ислам модернизмі бағы-
тындағы интеллектуалдық қызметін 
Саид Ахмад Ханнан кейінгі ең ауқымды 
әрі жүйелі әрекет деуге болады. Әйтсе 
де ислам модернизмі ағымының кейінгі 
буын өкілі Фазлур Рахман мұсылмандар 
Құран мен Пайғамбар сүннетін қазіргі 
заман талабына сай түсіндіру әдісін әлі 
таппады деген пікір білдірген. Оның ой-
ынша, мұсылман қоғамының барлық 
дерлік топтары исламды сақтай оты-
рып, қазіргі заманның ең болмағанда 
экономикалық даму үлгілерін қабылауға 
көнгенімен, екі саланы да саналы түрде 
интеграциялауға жол ашатын әдіс ойлап 
табуға қауқарсыз [Rahman, 1966: 118].

Дегенмен, дәл қазір ислам ақыл-
ойы ХІХ ғасырда басталған модернистік 
қозғалыстардың, соның ішінде Иқбал 
секілді тұлғалардың арқасында жүйелі 
арнасын тапты деуге негіз бар. Бүгінде 
мұсылмандардың көбі ғылым-білімге, 
озық технологияларды меңгеруге ұм-
тылады, бірақ олар осы ретте модер-
нистер қозғалысының қаншалықты 
маңызды рөл атқарғанын аңғара алмай 
жүр. Өкінішке қарай, ислам модернизмі 
етек жайып, нағыз халықтық қозғалысқа 
айналудың орнына мұсылман зия-

Мұхаммед Иқбал және исламдағы эпистемологияны қайта құру



184     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

лылары арасынан ғана қолдау тауып, 
академиялық ортадан тыс шыға алмай 
отыр [Kamal, 2017: 519].

Ислам ақыл-ойының заман шарт-
тарына сай жаңа эпистемологиясын 
қайта құру ізденісі Иқбалдың діни фи-
лософиясын ерекшелеп тұрған негіз 
десек қателеспейміз. Реконструкция 
еңбегі арқылы осы жобаны тиянақты 
түрде іске асырған Иқбал екі бірдей 
кезең философиясының сынын жа-
сап шыққан: а) біріншісі, грек ақыл-
ойының ықпалымен дуалистік ұстаным 
шеңберінде қалған классикалық ис-
лам философиясы; ә) екіншісі, сенім 
мен діни тәжірибені мәселе ретінде 
философиялық ойлау дәстүрінен тыс-
қары қарастыратын позитивизм. Әйтсе 
де Иқбал дін мен ғылым бұған дейін 
болмаған өзара гармонияға қол жеткізе 
алатын күн де таяу деп ой түйеді. Дін мен 
ғылым екеуі де ақиқатқа қол жеткізуді 
көздейді, бірақ олар осы мақсатқа 
қол жеткізу үшін қолданылатын әдіс 
тұрғысынан бір-бірінен ажырайды; 
ғалым ақиқаттың бақыланатын қырын 
қамтуға тырысады; ал дін  интуицияны 
(ішкі сезім=діни тәжірибе) іске қосып, 
ақиқаттың тұтас бейнесін қалыптайды 
да, «ақиқаттың ішкі табиғатын» қармап 
қалуға ұмтылады дейді [Iqbal, 2013: 82]. 

Қорыта айтқанда, Иқбал модерн 
кезең ғылымы мен философиялық 
ойлау дәстүріне тән тәжірибе мен 
бақылау, эмпирикалық перспектива 
мен индуктив тәсілді діни философи-
ясын түсіндіру үшін сәтті қолданған 
мұсылман интеллектуалдарының бірі. 
Батыс пен Ислам әлемінің маңызды 
ойшылдарының еңбектерін еркін мең-
герген Иқбалдың Әбу Ханифа, Әбу-л 
Хасан әл-Әшари, Әбу Хамид әл-Ғазали, 
Ибн Халдун, Ибн Рушд және т.б. ислам 
ойшылдары мен Иммануил Кант, Жорж 
Беркли, Рене Декарт, Огюст Конт, Зуг-
мунд Фройд, Анри Луи Бергсон секілді 
батыс философтарының ойларымен де 
терең таныстығын байқаймыз. Бұл оның 

қазіргі заманға сай ұғымдық аппарат 
аясында Ислам ақыл-ойын реконструк-
циялауына мүмкіндік берген.  

Әдебиеттер тізімі: 

1 Kamal M. Islamic Modernism in India. – 
New York.: Abingdon, – 2017. – 486 p. 

2 Khan S.A. Akhri Madamin. – New York.: 
Columbia University Press, – 1966. 

3 Khan, S.A. Al-tahrir fi usul al-tafsir. – Agra.: 
Mufidiam Press, – 1892. 

4 Iqbal M. The Reconstruction of Religious 
Thought in Islam. –  Stanford.: Stanford Univer-
sity Press, – 1892. – 242 p. 

5 Rahman F. The Impact of Modernity on 
Islam. – Islamabad.; Islamic Research Institute, 
– 1966. – 226 p. 

6 Ikbal M. İslam Toplumunun Yapısı. (çev. Ali 
Yüksel). – İstanbul.: Beka Yayınevi. – 2011. – 118 s.

7 Ikbal M. Rumuz-i Bihodi (Benlikten 
Geçmenin Remizleri). (çev. Ali Nihat Tarlan). –İs-
tanbul.: Yenilik Basımevi. – 1958.   

8 Ikbal M. Makaleler. (çev. Celal Soydan). – 
Ankara.: Hece Yayınları. – 2017. – 388 s.

9 Ikbal M. İslam Düşüncesi. (çev. Yusuf Ka-
plan). – İstanbul.: Külliyat Yayınları. – 2008. – 228 s.

10 Ikbal M. Kulluk Kitabı (Armağan-ı Hicaz, 
Yeni Gülşeni Yaz, Musa Vuruşu). (Hzl.-çev. Ali 
Nihat Tarlan). – İstanbul.: Sufi Yayınevi. – 2014. 
– 191 s.

Transliteration

1 Kamal M. Islamic Modernism in India. 
– New York.: Abingdon, – 2017. – 486 p. (in 
English)

2 Khan S.A. Akhri Madamin. – New York.: 
Columbia University Press, – 1966. (in English)

3 Khan, S.A. Al-tahrir fi usul al-tafsir. – Agra.: 
Mufidiam Press, – 1892. (in English)

4 Iqbal M. The Reconstruction of Religious 
Thought in Islam. –  Stanford.: Stanford 
University Press, – 1892. – 242 p. (in English)

5 Rahman F. The Impact of Modernity on 
Islam. – Islamabad.; Islamic Research Institute, – 
1966. – 226 p. (in English)

6 Ikbal M. İslam Toplumunun Yapısı. (transl. 
Ali Yüksel). [Structure of Islamic Society] – 
İstanbul.: Beka Yayınevi. – 2011. – 118 s. (in 
Turkish)

7 Ikbal M. Rumuz-i Bihodi (Benlikten 
Geçmenin Remizleri). (transl. Ali Nihat Tarlan) 

Тасболат А.Ғ., Қалдыбеков Н.С., Жүзей М.



185https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

[Symbols of Transcendence] – İstanbul.: Yenilik 
Basımevi. – 1958. (in Turkish)

8 Ikbal M. Makaleler. (transl. Celal Soydan) 
[Articles] – Ankara.: Hece Yayınları. – 2017. – 388 
s. (in Turkish)

9 Ikbal M. İslam Düşüncesi. (transl. Yusuf 
Kaplan) [Islamic Thought]. – İstanbul.: Külliyat 
Yayınları. – 2008. – 228 s. (in Turkish)

10 Ikbal M. Kulluk Kitabı (Armağan-ı Hicaz, 
Yeni Gülşeni Yaz, Musa Vuruşu). (prep.-transl. 
Ali Nihat Tarlan) [Servant Book]. – İstanbul.: Sufi 
Yayınevi. – 2014. – 191 s. (in Turkish)

СВЕДЕНИЯ ОБ АВТОРАХ 

Асылтай Ғалымұлы Тасболат әл-Фараби атындағы Қазақ ұлттық университеті,  
Философия кафедрасының аға оқытушысы, Алматы, 
Казахстан

Нұрбол Сейілбекұлы Қалдыбеков ҚР ҒЖБМ ҒК Философия, саясаттану және дінтану 
институтының ғылыми қызметкері, Алматы, Казахстан 

Жүзей Мырзахмет әл-Фараби атындағы ҚазҰУ-дың PhD докторанты, 
Алматы, Қазақстан

Асылтай Галымович Тасболат Старший преподаватель кафедры философии 
Казахского национального университета им. аль-
Фараби, Алматы, Казахстан, tasbolat.usul@gmail.com 

Нурбол Сейлбекович Калдыбеков Научный сотрудник Института философии, политологии 
и религиоведения КН МНВО РК, Алматы, Казахстан, 
nseylbek@gmail.com 

Жузей Мырзахмет PhD докторант Казахского национального университета 
им. аль-Фараби, Алматы, Казахстан, mirza1806@mail.ru 

Asyltai Tasbolat Senior Lecturer of the Department of Philosophy Kazakh 
National University named after al-Farabi al-Farabi, Almaty, 
Kazakhstan

Nurbol Kaldybekov Researcher, Institute for Philosophy, Political Science 
and Religious Studies of the Science Committee of the 
Ministry of Science and Higher Education of the Republic 
of Kazakhstan, Almaty, Kazakhstan

Zhuzey Myrzakhmet PhD Student, Kazakh National University named after 
al-Farabi, Almaty, Kazakhstan

	

Мұхаммед Иқбал және исламдағы эпистемологияны қайта құру



186     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Мерейтойлар. Мезгілдер. Оқиғалар 
Юбилеи. Даты. События

Қазақстан Республикасы қалыптас-
қан дәстүрге айналған жолымен әлемдік 
және дәстүрлі діндердің көшбасшы-
ларының басын қосып әр үш жыл сайын 
Съезд өткізуде. Әлемдік және дәстүрлі 
діндер лидерлерінің съезі алғаш рет 
2003 жылғы 23-24 қыркүйекте Қазақстан 
Республикасының бастамасымен шақы-
рылды.

Съездің мақсаты әлемдік және дәс-
түрлі діндердің лидерлерінің басқосуын 
Еуразия континентінде Егеменді Қазақ-
стан жерінде өткізілуі халықаралық 
аренада еліміздің абыройының арту-
ына, бейбітшілік пен келісімді, татулық 
пен достастықты насихаттайтын өрке-
ниетті қоғамның басты талабына айна-
лып отырғаны мәлім. Әлемнің бірқатар 
аймақтарында гео-саяси қақтығыстар, 
этнос аралық мәселелер негізінде түсін-
беушіліктер орын алған бірнеше жылдар 
бойы Таяу Шығыста орын алғаны белгілі. 
Осыған байланысты, әлемдегі дінаралық 
сұхбатты жүзеге асыру мен келісілген 
шешімдерді қабылдау мақсатында 
тұрақты негізде қызмет атқаратын ха-
лықаралық конфессияаралық инсти-
туттың жұмыс істеуін қамтамасыз ету 
арқылы жасампаздықты мақсат ететін 
мемлекетке айналудамыз. 

Съездің бірнеше отырыстары Еліміз-
дің астанасында 2003, 2006, 2009, 2012, 
2015 және 2018 жылдары Әлемдік және 
дәстүрлі діндер лидерлерінің Қазақстанда 
өткізілген 6 Съездеріне әлемнің Шығыс, 
Батыс, Еуропа мемлекеттері мен Аф-
рика континентінен жалпы айтқанда 
376 делегация өкілдерінен әлемнің 
беделді діни лидерлері, мемлекеттік 
органдар, халықаралық ұйымдардың 
өкілдері қатысқан. Қазақстандағы 
конфессияаралық және этносаралық 
келісім моделі Съезд отырыстарында 
халықаралық қауымдастыққа жарияла-

нып, Қазақстанның жаңа қырынан таны-
луына септігін тигізгені анық.

Мысалы, 2010 жылы мемлекетіміз 
Еуропадағы қауіпсіздік пен ынтымақ-
тастық ұйымының (ОБСЕ) төрағасы 
болып жарияланып Астаналық декла-
рация қабылданған. 2011 жылы бүкіл 
әлемдегі 57 араб мемлекеттердің басын 
қосып отырған Ислам ынтымақтастық 
конференциясы (ОИК) төрағасы бо-
лып Қазақстан сайланып, ұйымның ата-
уы Ислам ынтымақтастық ұйымы деп 
өзгертілуі туралы тарихи шешім Аста-
нада қабылданған. 2015 жылы «Алматы 
ислам әлемінің астанасы» мәдени баста-
ма жарияланып, ресми негізде атаулы 
халықаралық шара өткізіліп еліміздің 
рухани-туристік әлеуеті артқан. 

Ағымдағы жылы 14-15 қыркүйекте 
Нұр-сұлтан қаласында Әлемдік және 
дәстүрлі діндер лидерлерінің VII Съезі 
өтеді. Съездің басты тақырыбы: «Панде-
миядан кейінгі кезеңде адамзаттың руха-
ни және әлеуметтік дамуындағы әлемдік 
және дәстүрлі діндер лидерлерінің рөлі». 
Тақырыптың белгіленгені символдық 
мәні бар, пандемиямның адам мен 
қоғамның өміріне бірқатар өзгерістер 
әкеліп, дәстүрлі білім алу форматтары, 
жұмыс, тұрмыс ерекшеліктер ықпал 
еткендігі белгілі.

Осыған орай, әлемдегі пандемия-
дан кейінгі адамзаттың дамуына ықпал 
жасайтын факторларды діни көшбас-
шылардың, халықаралық ұйымдар мен 
шетелдік делегациялардың қатысуымен 
бірнеше секциялар бойынаш отырыстар 
белгіленген, мәселен: «Қазіргі әлемдегі 
рухани және моральдық құндылықтар-
ды нығайтудағы діндердің рөлі», «Дін-
дер мен мәдениеттердің, әділеттілік 
пен бейбітшіліктің құрметті қатар өмір 
сүруін нығайтудағы білім мен діни 
ағартудың рөлі», «Діни лидерлер мен 

ӘЛЕМДІК ЖӘНЕ ДӘСТҮРЛІ ДІНДЕР 
ЛИДЕРЛЕРІНІҢ VII СЪЕЗІ



187https://adamalemijournal.com  
ISSN 1999-5849

Әлемдік және дәстүрлі діндер лидерлерінің VII съезі

саясаткерлердің жаһандық дінаралық 
диалог пен бейбітшілікті ілгерілетуге, 
экстремизмге, радикализмге және тер-
роризмге, әсіресе діни негізде қарсы 
тұруға қосқан үлесі», «Әйелдің әл-
ауқатқа және қоғамның тұрақты даму-
ына қосқан үлесі және әйелдің әлеу-
меттік мәртебесін қолдаудағы діни 
қоғамдастықтардың рөлі».

VII Съезге әлемнің 50-ден астам 
елінен 100-ден астам делегация, оның 
ішінде діни, саяси және қоғам қайрат-
керлері қатысады. Съезге Рим Папасы 
Францисктің қатысуы Батыс Еуропа мен 
Орталық-Азиядағы Қазақстанның рес-
ми ұстанымдарын жақындатып өзара 

сенімділікті нығайтуына ықпал жасайды 
деп пайымдаймыз.

Қорытындылап айтқанда, VII Съездің 
өткізілуі Еліміздің дамыған мемлекет-
тердің қатарына кіру жолындағы ба-
сты қадамдары деп түсінуге болады 
және де халқымыздың тарихи-мәдени 
мұрасындағы асыл құндылықтарын 
әлемдегі халықтарға таныстыру, наси-
хаттау барысында үлкен шара болып та-
былады. 

Шағырбай Алмасбек 
Дүсенбекұлы, 

дінтанушы



188     АДАМ ӘЛЕМІ
№3 (93) 2022, маусым

Басылып отырған материал 
авторларының көзқарасымен редакция 
алқасының пiкiрi сәйкес келмеуi мүмкiн.

Журналда жарияланған 
материалдардың, деректердiң, 
айғақтардың, тәсiмдердiң, сандық 
көрсеткiштердiң, жарнамалардың 
растығы авторлардың жауапкершiлiгiнде.

Журналдағы деректердi 
пайдаланғанда түпнұсқаға сiлтеме 
жасау мiндеттi.

Мнение редакционной коллегии 
может не совпадать с точкой зрения 
авторов публикуемых материалов.

За достоверность публикуемых 
в журнале материалов, сведений, 
фактов, схем, цифровых данных, 
рекламы ответственность несут 
авторы.

При использовании материалов, 
опубликованных в журнале, ссылка на 
источник обязательна.

Дизайн және беттеу:  Ж. Рахметова  Дизайн и верстка

Теруге 19.09.2022 ж. берiлдi. Басуға 28.09.2022 ж. қол қойылды.
Форматы 70х1001/16. Есептi баспа табағы 11,75.

Тапсырыс № 72. 

Сдано в набор 19.09.2022 г. Подписано в печать 28.09.2022 г.         
Формат 70х1001/16. Уч. изд. л. 11,75.

Заказ № 72. 

АДАМ ӘЛЕМI 
   

      Жылына төрт рет шығады	            Издается четыре раза в год

       Редакция мекен-жайы:			   Адрес редакции:
       050010,					     050010,
       Алматы қаласы,				    город Алматы,
       Шевченко көшесi, 28		         	               улица Шевченко, 28
       ҚР ҒЖБМ ҒК «Философия, 		          	 РГП на ПХВ «Институт философии, 
       саясаттану және дінтану			   политологии и религиоведения» 
       институты»	 ШЖҚ РМК			   КН МНВО РК

Меншiк иесi:	 Қазақстан Республикасы Ғылым және жоғары білім министрлiгi 
                                  Ғылым комитетінің «Философия, саясаттану және дінтану институты» 
		  шаруашылық жүргізу құқығындағы республикалық мемлекеттiк         
                             кәсiпорны (Алматы қ.)

Собственник:    Республиканское государственное предприятие на праве хозяйственного 
                               ведения «Институт философии, политологии и религиоведения» 
                             Комитета науки Министерства науки и высшего образования 
                                 Республики Казахстан  (г. Алматы)


