
Этическая мысль казахов как основа духовного 
возрождения страны

Г.Г. Барлыбаева, А.Н. Нысанбаев

В статье анализируется процесс обновления казахской культуры, обладающей уни­
кальным духовным содержанием и этико-эстетическими особенностями. Авторы статьи 
полагают, что обращение к проблемам нравственности, их осмысление и возрождение 
духовности казахского народа — одна из насущных задач современного Казахстана. 
В статье обсуждается этическое наследие блестящей плеяды казахских мыслителей, труды 
которых не упоминались советское время. Авторы показывают, что философская этика 
казахов не стояла на месте: менялся социокультурный контекст, вместе с ним менялась и 
развивалась философско-этическая мысль, отвечая на вызовы своего времени. Основные 
периоды становления и развития философского творчества казахских мыслителей были 
связаны с выдвижением новых принципов и идей, с помощью которых они стремились 
изменить судьбу своего народа в лучшую сторону. Казахская философская этика приоб­
ретает свой специфический национальный характер не в ответах, а в самой постановке 
вопросов, в выборе проблематики. В статье делается вывод о том, что казахские писате­
ли-мыслители формулировали сложнейшие экзистенциальные вопросы, которые имеют 
значение не только для национальной традиции, но выходят далеко за ее рамки, попол­
няя сокровищницу мировой этической мысли.

КЛЮЧЕВЫЕ СЛОВА: этическая мысль, казахский народ, духовность, возрожде­
ние, нравственность, наследие, интеллектуальная культура.

БАРЛЫБАЕВА Гаухар Гинаядовна — доктор философских наук, главный научный 
сотрудник Института философии, политологии и религиоведения КН МОН РК.

gbarlybaeva@mail.ru

НЫСАНБАЕВ Абдумалик Нысанбаевич — академик НАН РК, доктор философ­
ских наук, профессор, академик-секретарь Института философии, политологии и 
религиоведения КН МОН РК.

iph@iph.kz

Статья поступила в редакцию 27 апреля 2018 г.

Цитирование: Барлыбаева Г.Г., Нысанбаев А.Н. Этическая мысль казахов как ос­
нова духовного возрождения страны / /  Вопросы философии. 2018. № 9. С. 13—19.

Современные философы и ученые-гуманитарии все чаще обращаются к осмысле­
нию нравственных проблем. И, прежде всего, потому, что в условиях глобализации 
очень остро встает вопрос об общезначимых моральных ценностях, о возможности 
формирования единого нравственного сознания человечества. Особое звучание этот 
вопрос приобретает и для современных философов Казахстана, по-новому пытаю­
щихся осмыслить этическую составляющую культурно-исторической традиции казах­
ского народа. Обращение к этическому наследию казахских мыслителей имеет важ­
нейшее значение для современного казахстанского общества и государства, испыты­
вающего потребность в новом видении и понимании мира казахской интеллектуаль­
ной культуры как культуры, имеющей свое национальное специфическое ядро и 
вступающей в диалог с мировой философской мыслью. Современные казахстанские

Вопросы философии. 2018. №  9. С. 13—19

© Барлыбаева Г.Г., Нысанбаев А.Н., 2018 г.
13

mailto:gbarlybaeva@mail.ru
mailto:iph@iph.kz


философы отчетливо осознают, что возвращение к традиционным ценностно­
смысловым ориентирам и духовному наследию казахского народа становится куль­
турно-историческим ядром формирования национального самосознания казахов и 
играет важнейшую роль в становлении гражданственности Республики Казахстан, 
Возвращение к культурно-историческим традициям казахского народа это «...не оче­
редная дань быстроменяющейся моде, а действительная потребность мятущейся ду­
ши нашего современника, вырванного из привычного уклада жизни и брошенного в 
сложный мир новых отношений и иных ценностей, желающего найти свой путь и 
осмыслить свое место в этом мире» [Барлыбаева 2014, 63].

Действительно, идея возвращения — одна из главных в сегодняшней интеллектуаль­
ной культуре Казахстана. Мы заново открываем для себя традиции казахской культуры, 
возвращаемся к духовному наследию казахских философов, поэтов, религиозных мысли­
телей и общественных деятелей, идеи которых долго находились в сфере умолчания. 
Анализ просветительского и этического наследия Машхур Жусупа Копеева (1858—1931). 
Шакарима (1858—1931) и других забытых мыслителей, показывает, что многие постав­
ленные ими вопросы, а также высказанные идеи не потеряли актуальности и для совре­
менной казахстанской философии. Так, известный казахский мыслитель Абай писав: 
«Мудрецом или мыслителем можно назвать только того, кто своим умением, размышле­
ниями и опытностью дошел до сознания высших духовных сил и обязательно соединяет 
в себе любовь и правду» [Абай 1993, 225]. Сказанное, безусловно, можно отнести к его 
последователям Шакариму (который был племянником Абая) и Машхур Жусупу Копее- 
ву, чьи идеи обогатили духовную традициию казахского народа. Моральные воззрения 
Шакарима и Машхур Жусупа Копеева сегодня можно назвать «...прорывом в будушее 
казахского народа, духовность которого сохраняет все самое лучшее, накопленное исто­
рией народа, и формирует новое, инновационное, помогающее стать активным субъек­
том будущего, субъектом, живущим по принципу -  прежде чем изменить мир, измени 
себя» [Шаукенова, Нурмуратов 2016 (ред.), 431].

Действительно, у каждого народа есть свои исторические традиции, т.е. духовно­
исторический опыт осмысления основ культурного общежития. И каждый народ вы­
ражает этот опыт на родном языке с учетом национальной и культурно-исторической 
специфики. Все это дает нам возможность говорить о национальном многообразии 
форм философствования, составляющих целостную философскую традицию, которой 
уже более 2500 лет. Тип философствования представляет собой живой процесс быто­
вания мысли в социокультурной атмосфере эпохи, проявляющийся в конкретно­
историческом способе философского мышления, основанного на идеалах, нормах и 
правилах, диктуемых общими культурными нормами данного социума.

Предпринятый нами в 2012 году анализ способа философствования казахов (спо­
собов выражения и мировоззренческой специфики) показал, что его можно рассмат­
ривать «...как древнейшую степную ветвь тюркоязычной культуры, включающую глу­
бинный пласт индоиранской культуры и развившейся в тесном взаимодействии с 
сопредельными цивилизациями и народами Востока и Запада. На протяжении мно­
гих веков казахи вбирали в себя различные культурные влияния, переплавляя и ас­
симилируя их в горниле своих исконных степных тюркских традиций. И традиции 
эти были столь глубоки и прочны, что ни политические катастрофы и войны, ни 
арабское и монгольское влияние, ни исламизация не смогли изменить их коренным 
образом» [Нысанбаев, Барлыбаева 2012, 67]. Сегодня тюркский тип философствова­
ния (а мы рассматриваем казахскую этическую мысль как одну из ветвей тюркской 
философии) — это неотъемлемая часть восточной философии, а также феномен ми­
ровой философской мысли.

Восприятие Шакаримом Востока многопланово и многогранно в силу многолико- 
сти самого Востока. На начальном этапе своего творчества он, вслед за Абаем, обра­
щался к изящной восточной поэтической традиции как к источнику творческого 
вдохновения. В дальнейшем, следуя просветительской традиции, мыслитель уже не 
останавливается на призывах к освоению иных культур, а настаивает на глубинном, 
философском «погружении» в мир света, средоточием которого является Восток. 
14



В конечном итоге именно это помогло ему создать собственную этическую концеп­
цию, в которой выражена кочевая поэтическая традиция. Мыслитель полагал, что 
разум должен быть одухотворенным. Лишь восхождение к духовным смыслам, до­
стойный образ жизни и мысли делает человека человеком.

На стиль философствования Шакарима оказала влияние не только восточная поэти­
ческая традиция, но и общение со многими философами и писателями России. Особым 
событием для него стало знакомство Львом Толстым. Шакарим неоднократно писал об 
особом отношении к Л. Толстому, считая себя его учеником. Размышления этих мысли­
телей о справедливости перекликаются между собой, и имеют глубокое идейное созву­
чие. И Толстой и Шакарим основывались на идее личного усовершенствования и пола­
гали, что совестливость, честность, достоинство человека выступают квинтэссенцией его 
духовно-нравственного отношения к миру, этической нормой его поведения и поступ­
ков. Мыслители-гуманисты были убеждены в том, что совестливость возникает из стрем­
ления человека к истине и предъявляет человеку, прежде всего, требования справедливо­
сти, верности своим обязательствам, а также внутренней уверенности в нравственном 
характере совершаемого дела [Барлыбаева 2011“, 112].

Еще одной крупной фигурой в казахской этической мысли является Машхур Жусуп 
Копеев, в работах которого обосновывается мысль о том, что отсутствие в человеке 
стремления к самосовершенствованию может привести его к нравственному падению. 
И дело здесь не в неуверенности и слабости человеческой натуры, а в излишней само­
успокоенности, являющейся источником многих бед казахского народа. Лесть и лень, 
убежден Машхур Жусуп (и в этом он глубоко созвучен великому Абаю), уничтожают в 
человеке жизненные устремления. Остановившись в духовном развитии, человек теряет 
ориентиры, и начинается неизбежная деградация личности. Многие проблемы людей, по 
мнению М.Ж. Копеева, имеют внутренние причины, и прежде чем осуждать общество 
или обвинять Аллаха, следует изменить себя, свое безответственное и пассивное суще­
ствование (см.: [Нысанбаев, Барлыбаева 2012, 70]). Только через самосовершенствование 
человеку открывается путь к счастью.

Счастье — это результат одухотворенного, добродетельного и разумного отношения к 
жизни, и оно доступно каждому человеку. Несомненным для мыслителя было то, что 
счастье — это не нечто внешнее, а внутреннее самоощущение человека. Оно живет внут­
ри каждого из нас, убежден философ. Путь к его достижению — это умение в процессе 
самоанализа выйти за пределы сугубо личностного на более высокий уровень. Счастье в 
понимании М.Ж. Копеева заключается в самоопределении на основе нравственности и 
человечности, это постоянный подъем человека к высшему бытию. Машхур Жусуп пола­
гал, что счастье, основанное на чистоте помыслов и желаний, есть не отдельная цель и 
смысл существования, а следствие и результат нравственного образа жизни. Такие идей­
ные установки М.Ж. Копеева формируются изнутри гуманистических ценностей тради­
ционной казахской культуры, а также под влиянием духовной и интеллектуальной ситуа­
ции начала XX века (см.: (Барлыбаева 2011“, 135—136]).

Эпоха первых десятилетий XX столетия ознаменовалась, прежде всего, становлением 
общества нового типа, привнесшего глобальные изменения в стиль жизни и мышления 
казахов-кочевников. Как известно, именно в этот период исторических перемен и кру­
шения традиционных норм жизни особенно ярко проявилась интеллектуальная культура 
казахского народа. Образуются новые способы осмысления действительности, варьиру­
ются перспективы и формируются элементы новой картины мира, меняются философ­
ские и религиозные приоритеты. Переход к оседлому образу жизни, политическое рас­
слоение среди казахской интеллигенции, потребность в обретении новых взглядов свиде­
тельствовали о максимальной концентрации в эту эпоху как созидательных, так и разру­
шительных сил человеческой мысли и человеческих действий.

В этот сложный исторический период особое значение приобретает интеллектуальная 
деятельность лидеров партии «Алаш-Орда» (1917-1920): Алихана Букейханова, Ахмета 
Байтурсынова, Мыржакыпа Дулатова, Жусупбека Аймаутова, Мапжана Жумабаева. Не­
давно в Казахстане отметили 100-летие «Алаш-Орды». Состоявшие в ней мыслители и 
поэты — деятели казахской интеллигенции, обогатившие духовную культуру народа

15



(см.: [Барлыбаева 2011ь, 9|). В творческом наследии поэтов-мыслителей «Алаш-Орды» 
тщательно разрабатывались философские проблемы общечеловеческого масштаба — про­
блемы бытия и свободы человека, смысл жизни и смерти, соотношение веры и свободы, 
дихотомия добра и зла. Деятели «Алаш-Орды» полагали, что национальная самоиденти­
фикация напрямую связана с просвещением, с развитием казахского языка, на котором 
только и можно писать историю свободного народа.

Идея свободы — ключевая идея гуманистических воззрений мыслителей «Алаш- 
Орды». Свобода понималась ими как способность человека преодолевать себя и быть 
ответственным за это преодоление. Такая трактовка проблемы свободы сближает их 
творчество с воззрениями экзистенциалистов (см.: [Барлыбаева 2011 \ 151]). Анализ 
этического наследия деятелей «Алаш», развивавших в своих трудах традиции фило­
софствования Абая, показывает, что гуманизм, в понимании этих мыслителей, — это 
человечность, благо и сочувствие другим. Гуманизм представителей «Алаш-Орды» -  
это человеколюбие, переплетенное в истории с патриотизмом и любовью к народу.

Наиболее ярко культурно-историческая направленность «Алаш-Орды» проявилась 
в творчестве поэта-мыслителя Магжана Жумабаева, творческое наследие которого 
пронизано философским пониманием действительности и размышлениями о смысле 
жизни и смерти, о месте человека в этом мире и его отношении к нему. Философич­
ность поэзии М. Жумабаева делает ее поразительно близкой Абаю. Именно этот аба- 
евский принцип — философствование в поэтической форме — и развивал Магжан. С 
самого начала творческого пути поэт примкнул к новому течению в русской поэзии, 
которое было представлено Д. Мережковским, А. Белым, В. Винниченко, И. Северя­
нином, К. Бальмонтом и др. М. Жумабаев, испытавший определенное влияние рус­
ского декадентства, воспринял эстетическую программу, поэтические приемы и но­
ваторский стиль этого направления и тем самым обогатил казахскую поэзию.

Особое влияние на мировоззрение казахского поэта-мыслителя оказали, на наш 
взгляд, произведения русского писателя-символиста В. Брюсова. Некоторые идеи 
творчества В. Брюсова (например, идея свободы) переплелись с общенациональными 
и культурными направлениями Казахстана, а также нашли созвучие в воззрениях 
Магжана. В. Брюсова и М. Жумабаева сближает провозглашение ими торжества 
творческого разума и отваги человека. Крупнейший русский поэт Валерий Брюсов 
считал Магжана Жумабаева «киргизским Пушкиным», а Жусупбек Аймаутов и Габ- 
бас Тогжанов называли Магжана основоположником байронизма в казахской поэзии 
(см.: [Барлыбаева 2011а, 143]).

Произведения этого казахского поэта-мыслителя актуальны еще и потому, что они воз­
вращают нас к осмыслению и переосмыслению специфики национального самосознания и 
культурного наследия Казахстана и казахского народа. Они обладают исключительной само­
бытностью формы и словоупотребления. В творчестве М. Жумабаева трудно выделить ка­
кую-то одну конкретную магистральную тему, поскольку о чем бы он ни писал, первым дол­
гом обращался к себе, своему мирочувствованию и миропониманию. Анализ философских 
идей казахского поэта-мыслителя позволяет понять внутреннюю логику их развития и пред­
ставить его мировоззрение как целостную систему. Как и многие представители казахской 
интеллектуальной культуры, М. Жумабаев акцентирует внимание на идее нравственного са­
мосовершенствования человека, его целеустремленности и уверенности в мыслях и делах. 
«Самодостаточности человека» это не только принцип философии М. Жумабаева, но и осно­
ва его интеллектуальной жизни. Творческий путь Магжана Жумабаева как поэта и мыслите­
ля неразрывно связан с историей и культурой казахского народа. Такое осознание филосо­
фом самого себя можно определить с позиции понимания себя как личности в системе сло­
жившихся общественных отношений, своих интересов и идеалов. Не всегда эти аспекты бы­
тия адекватны нравственному росту и гражданской позиции человека. При их несовпадении 
происходит эпистемологический разрыв, вырабатывается определенный стереотип мышле­
ния, при этом человек теряет свою индивидуальность, обезличивается, становится марионет­
кой в чужих руках. Если же человек вступает на путь конфронтации, то ему предстоит труд­
ная борьба, и не всегда с позитивным исходом. Именно такой — трагический путь выпал на 
долю Магжана Жумабаева (см.: [Барлыбаева 2011", 148]).
16



Свободная манера и независимость суждений М. Жумабаева были не всем по 
нраву. Его обвиняли в политической близорукости, национальной ограниченности, 
идеализации прошлого, субъективизации настоящего, превышении личностного кре­
до над общественными интересами и идеалами (см.: |Барлыбаева 2011“, 154|). Время 
предоставило Магжану Жумабаеву возможность выбора: быть алашординским или 
советским поэтом. Поэт остался самим собой за неприступной стеной недоверия и 
отчуждения. Неугодный властям, однако, он был принят казахским народом, стал 
одной из ключевых фигур современного казахского интеллектуального возрождения. 
По мнению М. Жумабаева, человек может признавать или не признавать окружаю­
щую действительность, принимать мир таким, как он есть, или же менять его. Со­
знание свободно трансцендирует и способно рефлектировать: смотреть на себя со 
стороны, размышлять о бытии, противопоставлять существование бытию мира.

Философствование Магжана Жумабаева, еще при жизни завладевшего признани­
ем и безграничным уважением казахского народа и всего тюркского мира, помогает 
нам сегодня снова возвращаться к истокам казахской культуры и прививает столь 
недостающую в наше время способность видеть мир не только рядом с собой и во­
круг себя, но и в его неизведанных высотах и глубинах (см.: [Барлыбаева 2011“, 3|). 
Интеллектуальное кредо Магжана Жумабаева — это неразрывность «слова и дела», 
творчества и образа жизни поэта-мыслителя. Система этических взглядов и иерархия 
личных моральных ценностей, выработанных и продуманных М. Жумабаевым в те­
чение всей жизни, не зависели от смены социально-экономических приоритетов. 
Именно этическая концепция мыслителя определяла также и его гражданскую пози­
цию, и его политические идеалы.

Творчество М. Жумабаева, как и идеи других представителей Алаш-Орды, имеет 
непреходящее значение для возрождения духовной культуры Казахстана, так как без 
возвращения к историческим традициям прошлого нет настоящего. Именно нрав­
ственное отношение к жизни, ответственность за будущее казахского народа застав­
ляло лидеров Алаш-Орды принимать смелые политические решения. Они искренне 
верили в то, что духовная культура способна стать сферой, в которой формируется 
гражданская идентичность, открыть человеку путь к счастью и тем самым оправдать 
его существование (см.: [Нысанбаев, Барлыбаева 2012, 70)). Деятели «Алаш-Орды» 
сумели сохранить ценностную позицию в трактовке исторических событий. Они от­
четливо понимали, что политическая консолидация общества зависит, прежде всего, 
от уровня культурно-исторического и национального самосознания, от уровня разви­
тия интеллектуальной культуры, которая выражается на родном языке. Ведь только в 
языке как знаково-символической системе выражается целостное мировосприятие 
казахского народа. В языке сплетаются в целостность интеллектуальное и художе­
ственное постижение действительности, что позволяет по-своему выражать, оцени­
вать и решать широкий круг социальных проблем казахстанского общества 
(см.: [Барлыбаева 2011“, 193]).

«Сердцевиной казахской национальной философии, -  как подчеркивал М.С. Орынбеков, -  
является проблема человека, его онтологических, сущностных и познавательных сил. Эго неза­
медлительно перерастает в обсуждение проблемы человека, его сущности, которая при ближай­
шем рассмотрении оказывается его духовностью, средоточием его бытийственных и культурных 
возможностей и перспектив» [Орынбеков 2001, 3|. При этом мы не должны забывать о том, 
что духовность человека основывается на его нравственности. Нравственность связана 
«...с потенциальной универсальностью человека как трансцсндирующего бесконечного 
существа, и потому ее принципы безусловны ...и всеобщи. Мораль ...есть нравствен­
ность, приспособленная к сохранению данного социального организма, нравственность 
“с оговорками”, ограничениями: она не общечеловеческая, а всегда групповая» |Абдиль- 
дин, Архангельский 1983 (ред.), 269—270].

Традиции, как и духовность человека, складывались в процессе исторического разви­
тия. На этапе ранней философии формировалась открытость человека миру и мира чело­
веку. Кочевой образ жизни казахов определил их особое отношение к миру, выражавше­
еся в принципе «не навреди». Мир выступал для казаха не столько средой, в которой он

17



живет, сколько внутренним «Я». Такое отношение формировало особые правила поведе­
ния казаха (своего рода моральный кодекс). При этом специфика моральных рассужде­
ний казахских философов состоит в том, что они не пытаются строить теоретические 
системы, но выражают мысль в поэтической форме (в песне, сказании, поэме). «Поэзия 
у казахов — это особый тип философствования, насыщенного серьезными раздумьями о 
духовном существовании народа. Казахское поэтическое философствование — это сплав 
ума и сердца, суфийского мистицизма и рационального мировосприятия, философской 
публицистики и лирики, это внутреннее единое знание рождается в “дочувствовании" 
логических смыслов на пересечении двух истин — поэтической и рациональной, которые 
тем самым перестают существовать по отдельности, а объединяются в некую ценностную 
установку, определяющую свободный и ответственный творческий выбор личности»- 
[Нысанбаев, Барлыбаева 2012, 67].

В интеллектуальной культуре казахского народа содержится мысль о том, что не­
знание истины — это источник ошибочных решений, в то время как знание — суть 
основа правильной жизни. Творчество казахских мыслителей пронизано борьбой со 
злом в любой форме его манифестации; истина и красота для них значимы не сами 
по себе (не как философские категории), но как средство утверждения добра среди 
людей. Истина, добро и красота являются для них абсолютно необходимыми поняти­
ями, на которых держится мир человеческого бытия [Барлыбаева 2011 \ 64]. Как и в 
европейской философии, в центре внимания казахских мыслителей находятся нрав­
ственные стремления и идеалы человека, его способность жить и мыслить достойно. 
Их рассуждения перекликаются с идеями Канта, признающего личность не сред­
ством достижения каких-либо целей, но высшей целью. Идея служения народу ста­
новится ключевой в казахской этической мысли. Этические воззрения казахских 
мыслителей, пронизанные высокой общечеловеческой идеей нравственного совер­
шенствования, идеями добра, совестливости, милосердия и справедливости, служат 
основой духовного возрождения и модернизации Казахстана.

Источники — Prim ary Sources in Russian

Абай 1993 — Абай. Книга Слов. Поэма. Алматы: Ел, 1993 [Abai, Book o f Words. Poems (In Russian)].

Ссылки — References in Russian

Абдилышн, Архангельский 1983 (ред.) — Диалектика и этика /  Под ред. Ж.М. Абдильдина, 
Л.М. Архангельского. Алма-Ата: Наука, 1983.

Барлыбаева 2011» -  Барлыбаева Г.Г. Эволюция этических идей в казахской философии. Алматы: 
К-ИЦ ИФП КН МОН РК, 2011.

Барлыбаева 20116 -  Барлыбаева Г.Г. Идея независимости в казахской философии / /  Известия 
Национальной Академии наук Республики Казахстан. 2011. №  6. С. 7—13.

Барлыбаева 2014 -  Барлыбаева Г.Г. Абай как выразитель духа казахского народа / /  Аль-Фараби. 
2014. №  4 (48). С. 62-69.

Шаукенова, Нурмуратов 2016 (ред.) -  Духовный мир казахов: от аль-Фараби до Абая /  Под обш. 
ред. З.К. Шаукеновой, С.Е. Нурмуратова. Алматы: Философия, 2016.

Нысанбаев, Барлыбаева 2012 — Нысанбаев А.Н., Барлыбаева Г.Г. Этика как ядро казахской фило­
софской мысли / /  Вопросы философии. 2012. №  10. С. 65-74.

Орынбеков 2001 — Орынбеков М.С. Духовные основы консолидации казахов. Алматы: Аркаим, 2001.

18


